
© 2025, The Author(s). This is an open access article, free of all copyright, that anyone can freely read, download, copy, 
distribute, print, search, or link to the full texts or use them for any other lawful purpose. This article is made available 
under a Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License, which permits unrestricted use, distribution, 
and reproduction in any medium, provided that appropriate credit to the original work is given, and changes - if any - are 
indicated; if the material has been remixed, transformed, or built upon, the new contributions must be distributed under 
the same license as the original. POLYTHESIS is a journal published by eum, Edizioni Università di Macerata, Italy.

Polythesis 7 (2025), 49-76
ISSN 2723-9020 (on-line); ISBN 979-12-5704-037-6
<https://rivisteopen.unimc.it/index.php/polythesis/>

Il “principio dell’immersione”: realismo 
letterario e storicismo in Erich Auerbach

Christian Rivoletti  
https://orcid.org/0009-0007-9048-078X 

Friedrich-Alexander-Universität Erlangen-Nürnberg

Abstract

This article examines a key methodological principle in Erich Auerbach’s theorization of 
literary realism and explores its significance in relation to his conception of history. By tracing 
a terminological and conceptual trajectory within Auerbach’s own writings – from his early 
study on Dante to his magnum opus Mimesis – and situating it within the broader framework 
of the German philosophical tradition, particularly Hegel’s Aesthetics, the study identifies 
what may be termed the principle of immersive insertion [das Prinzip des Hineinsenkens] 
as a foundational aspect of realism. This principle refers to the process by which individual, 
concrete life stories are deeply embedded within a larger horizon of meaning. Finally, the 
essay investigates the connection between realism and historicism, highlighting both the 
scientific and ethical motivations underpinning Auerbach’s methodological approach.

Nel ricco patrimonio di problemi, intuizioni, idee e prospettive consegnatoci 
dalle indagini di Auerbach, la riflessione sul fenomeno del realismo occupa 
senz’altro un ruolo di primissimo piano. È il concetto di realismo a legare 
idealmente tra loro due dei suoi scritti in assoluto più noti e citati, l’ampio 
studio Figura (Auerbach [1938] 2016) e l’opera maggiore Mimesis (Auerbach 
[1946] 2024), visto che il primo costituisce la base per parlare, all’interno 
della seconda, di «realismo figurale» (Auerbach [1946] 2024, 200-204 e 228; 



50 CHRISTIAN RIVOLETTI

Auerbach [1946] 1992, vol. I, 213-217 e 244)1. E riguardo all’opera maggiore 
andrà ricordato che talmente forte è l’associazione esistente tra questa ricerca 
e il concetto di realismo, che i traduttori italiani si spinsero sino a prendersi la 
libertà di adottare quel termine per il sottotitolo di Mimesis: traduzione più 
volte criticata, per motivi plausibili, come errata e fuorviante, tuttavia errore in 
qualche modo emblematico2.

Eppure, tentare di definire, in modo più preciso possibile, l’idea di realismo 
indicata da Auerbach risulta ancora oggi arduo. E ciò non soltanto in ragione 
dell’intrinseca complessità del fenomeno del realismo letterario – della quale lo 
stesso Auerbach, a suo tempo, era ben consapevole. Ben più a causa del modus 
operandi che in generale lo contraddistingue e che fa sì che molto della sua 
riflessione teorica rimanga in qualche maniera ‘implicito’, ‘nascosto’ dentro agli 
esempi indagati e dentro ai metodi escogitati per l’analisi3. Da qui l’impressione 
che dalla ricchezza delle indagini applicate ai testi si possa provare, ancora oggi, 
ad estrarre criteri e principi che Auerbach non ha esplicitato.

Ed è proprio sul tentativo di individuare e definire un principio alla base della 
concezione auerbachiana di realismo che verte questo contributo, attraverso 
un percorso che si snoda in cinque paragrafi. Dopo alcune considerazioni 
preliminari (§ 1) dedicate alla mancanza, all’interno di Mimesis, di una definizione 
sistematica del concetto di realismo e alla presenza invece di una pluralità di 
modi in cui tale concetto viene declinato (condizione che ha favorito alcune 
delle misinterpretazioni correnti nella ricezione attuale), passerò a focalizzare 
un momento determinante della genesi dell’idea auerbachiana di realismo, che 
risiede nel rapporto tra particolare e universale (§ 2), e le cui prime indicazioni 

1  Ai fini della presente indagine si è fatto sistematicamente riferimento ai testi originali, anche 
laddove questi ultimi sono stati citati soltanto in modo frammentario, ovvero inserendo l’espressione 
tedesca tra parentesi quadre all’interno della rispettiva traduzione italiana. Per tutte le opere di 
Auerbach ho rimandato all’edizione tedesca, offrendo di seguito l’indicazione corrispondente della 
traduzione italiana. In alcuni casi (tutti espressamente segnalati), quest’ultima è stata leggermente 
modificata per garantire una maggiore adesione alla lettera dell’originale.

2  Com’è noto, il sottotitolo originale di Mimesis suona «dargestellte Wirklichkeit in der 
abendländischen Literatur», la cui traduzione letterale è «realtà rappresentata nella letteratura 
occidentale». È probabile che la scelta dei traduttori einaudiani sia stata influenzata anche dalla 
frase che, nell’edizione originale del libro, si poteva leggere sul davanti della sovraccoperta, sotto il 
titolo e sottotitolo: «Eine Geschichte des abendländischen Realismus als Ausdruck der Wandlungen 
in der Selbstanschauung des Menschen» (letteralmente: «Una storia del realismo occidentale come 
espressione delle trasformazioni nella visione che l’uomo ha di se stesso»; segnalo che in varie 
recensioni, come ad es. Nykl 1947, e in alcune rassegne bibliografiche dell’epoca la frase fu riportata 
fallacemente subito dopo il sottotitolo, come se ne facesse parte, senza precisare che si trattava 
invece di un elemento paratestuale appartenente alla sovraccoperta, e non al frontespizio del libro). 
Sempre nella sovraccoperta originale, inoltre, all’interno di un breve riassunto del libro figurava la 
frase «[…] wird hier eine Geschichte der abendländischen realistischen Literatur versucht» («[…] 
viene qui tentata una storia della letteratura realistica occidentale»).

3  È questo l’oggetto specifico del convegno di cui si raccolgono in questo fascicolo tematico 
gli atti (su questo vedi supra la mia Introduzione, oltre che le considerazioni esposte nelle pagine 
seguenti).



51IL “PRINCIPIO DELL’IMMERSIONE": REALISMO LETTERARIO E STORICISMO IN ERICH AUERBACH

appaiono già nel libro su Dante (Auerbach 1929a). Questa osservazione genetica 
porrà le basi per tentare l’individuazione e la definizione di un principio, a mio 
avviso fondamentale del realismo auerbachiano, che ho proposto di chiamare 
dell’‘immersione’ (§ 3), facendo ricorso a una pista terminologica che emerge 
dai testi stessi di Auerbach e dalle sue fonti, in particolare dall’Estetica di 
Hegel. Infine mostrerò come tale principio trovi precise corrispondenze in 
un altro ambito fondamentale della riflessione di Auerbach, ovvero nella sua 
concezione dello storicismo (§ 4), e come tale principio sia legato ad esigenze di 
natura scientifica ed etica al contempo, che stanno alla base tanto del realismo 
letterario, quanto dello storicismo (§ 5).

1. Mancanza di una definizione sistematica e misinterpretazioni della 
concezione auerbachiana di realismo

Riguardo alla mancanza di una definizione sistematica dei concetti 
utilizzati varrà la pena di richiamare alla memoria un passo più volte citato 
degli Epilegomena a Mimesis dove Auerbach, difendendosi dalle critiche 
che gli imputavano tale mancanza come un difetto di fondo della propria 
opera, rivendica invece questa caratteristica in quanto modus operandi 
consapevolmente adottato:

Spesso si è detto che la mia elaborazione concettuale non è univoca, e che le espressioni da 
me usate per categorie ordinative [Ordnungskategorien] richiederebbero una definizione più 
nitida. È vero che non definisco questi termini, anzi, che nell’usarli non sono affatto coerente. 
Ma lo faccio con intenzione e con metodo [das ist absichtlich und methodisch geschehen]. 
Il mio sforzo interpretativo è teso al particolare e al concreto [das Einzelne und Konkrete]. 
L’universale [das Allgemeine], invece, con cui si confrontano, collazionano o delimitano i 
fenomeni, dovrebbe essere elastico e duttile; dovrebbe, fin dove è possibile, adattarsi ogni 
volta al particolare, e pertanto risulta ogni volta comprensibile soltanto dal contesto [und ist 
jeweils nur aus dem Zusammenhang zu verstehen]. L’azione ordinativa [das Ordnen] deve 
procedere in modo da lasciar vivere il fenomeno individuale [das individuelle Phänomen] 
nella sua piena espansione. Potendo, non avrei addirittura usato espressioni generali, 
bensì suggerito l’idea al lettore mediante la pura e semplice rappresentazione di una serie 
di particolari. Ma non era possibile. Allora presi alcune espressioni molto correnti come 
realismo [Realismus] e moralismo e, costretto dal mio oggetto, ne introdussi perfino altre 
due meno usate: separazione di stili, mescolanza di stili [Stiltrennung und Stilmischung]. Che 
tutte, ma specialmente quelle molto correnti, dicano tutto e nulla, lo sapevo benissimo; solo 
dal contesto, e cioè dal contesto relativo [aus dem jeweiligen Zusammenhang], dovevano 
trarre il loro significato. (Auerbach 1953, 15-16; Auerbach [1953] 2022, 90, con alcune 
modifiche; corsivo mio)

Da una parte Auerbach prende dunque le distanze da un rigorismo 
definitorio, e tuttavia ribadisce dall’altra la legittimità, e anzi la necessità, di 
un’azione ordinativa. Quest’ultima si basa su confronti tesi a stabilire analogie 



52 CHRISTIAN RIVOLETTI

ed opposizioni tra singoli fenomeni particolari, e a indicare così, attraverso 
un procedere concreto e pragmatico, la categoria universale che li accomuna, 
evitando al contempo il rischio di cadere nell’astrattezza. Rischio tanto più 
grande quanto più si faccia ricorso a «espressioni molto correnti», come 
appunto «realismo».

Del resto, sul concetto di «realismo» Auerbach aveva già esplicitamente 
avvertito i suoi lettori nella postfazione di Mimesis:

Die Kategorie «realistische Werke ernsten Stils und Charakters» […] theoretisch 
herauszuarbeiten und systematisch zu beschreiben, habe ich vermieden; das hätte gleich zu 
Beginn der Untersuchung ein mühseliges und jeden Leser ermüdendes Definieren gegeben 
(denn nicht einmal der Ausdruck «realistisch» ist eindeutig), und ich wäre wahrscheinlich 
nicht ohne eine ungewohnte und holprige Terminologie ausgekommen. Die Verfahrensweise, 
die ich angewendet habe, nämlich für jede Epoche eine Anzahl von Texten vorzulegen, um 
an ihnen meine Gedanken zu erproben, führt unmittelbar in die Sache hinein, so daß der 
Leser zu fühlen bekommt, um was es sich handelt, noch bevor ihm eine Theorie zugemutet 
wird. (Auerbach [1946] 2024, 545)

[Ho evitato d’elaborare teoricamente e di descrivere sistematicamente la categoria «opere 
realistiche di stile serio e di carattere serio» […]; ciò avrebbe imposto fin dall’inizio 
dell’indagine una serie faticosa di definizioni, tale da stancare qualsiasi lettore (dato che 
neanche l’espressione «realistico» è univoca), e probabilmente non ne sarei venuto a capo 
che con una terminologia inconsueta e incespicante. Il metodo da me adottato, di presentare 
cioè per ogni epoca un certo numero di testi, per saggiare su di essi le mie idee, introduce 
immediatamente nell’argomento, sicché al lettore è dato di percepire di che cosa si tratta 
ancor prima che gli si voglia imporre una teoria.] (Auerbach [1946] 1992, vol. II, 342, con 
qualche modifica)

Evitando dunque una ricerca definitoria che avrebbe rischiato di risultare 
faticosa ed improduttiva, si opta piuttosto per la scelta di un «metodo» che 
passa attraverso una serie di singole interpretazioni testuali.

Come è stato osservato, tale metodo non produce una definizione univoca 
del realismo, bensì tende a una pluralità di definizioni. Federico Bertoni, che 
ha parlato in proposito di una «resistenza alla teoria» (ma forse sarebbe più 
appropriato chiamarla una ‘resistenza agli eccessi del rigorismo teorico’), 
ha osservato come Auerbach ci parli di volta in volta di «realismo cristiano, 
cortese, russo, moderno», di «realismo radicale» in riferimento a Saint-Simon, 
di «realismo atmosferico» per Balzac, o ancora di «realismo impersonale e 
oggettivo» nel caso di Flaubert (Bertoni 2022, 2 e 5, tr. it. dall’inglese di chi 
scrive). E in un’accurata indagine condotta sul testo di Mimesis, Francesco 
Orlando (2009) giunse a individuare complessivamente ben ventuno tipi diversi 
di realismo all’interno del capolavoro di Auerbach.

Date queste premesse, ovvero considerato il consapevole atteggiamento 
dello stesso Auerbach, refrattario a una ricerca definitoria, e favorevole invece 
a un’applicazione quanto mai duttile e dinamica dei concetti teorici, diviene 
necessario chiedersi se sia davvero opportuno tentare di precisare meglio il 



53IL “PRINCIPIO DELL’IMMERSIONE": REALISMO LETTERARIO E STORICISMO IN ERICH AUERBACH

concetto auerbachiano di realismo, rispetto a quanto si trova esplicitamente 
indicato nei suoi scritti teorici e anche rispetto alle riflessioni sinora condotte 
nell’ormai ampia letteratura esistente sul suo pensiero. A condizione che tale 
tentativo venga condotto non con l’illusione di pervenire a una formula definitoria 
astratta, o che pretenda comunque di avere una validità teorica assoluta, bensì 
con l’intento di risalire a un principio al quale si possa riconoscere una funzione 
direttiva sul piano pratico e operativo del metodo adottato da Auerbach, la 
risposta al quesito è a mio avviso decisamente positiva, e questo soprattutto per 
due ragioni che illustrerò di seguito.

La prima nasce da elementi che possiamo indicare come ‘esterni’ al pensiero 
di Auerbach: mi riferisco alle molte misinterpretazioni ancora oggi largamente 
presenti nella saggistica, e talvolta anche nella manualistica, riguardo al concetto 
auerbachiano di realismo. Oltre ai non trascurabili ostacoli pregiudiziali, che 
più in generale denunciano la mancanza di sistematicità definitoria come un 
irreparabile difetto del metodo di Auerbach4, è possibile reperire in molti casi 
equivoci che tendono a semplificare la complessità dell’approccio ermeneutico 
proposto in Mimesis. Troppo spesso si legge infatti che Auerbach avrebbe 
adottato nella sua opera una presunta concezione ‘mimetica’ del realismo5, 

4  Nonostante oggi si assista, a livello internazionale, a una Auerbach renaissance, l’accusa di 
una mancanza di sistematicità teorica e definitoria ha rappresentato per molto tempo (in particolare 
per le generazioni di studiosi formatisi negli anni Sessanta e Settanta) uno degli ostacoli maggiori 
nella ricezione di Auerbach, soprattutto in Paesi, come la stessa Germania, dove una tradizione 
accademica di lunga durata impone agli studiosi la consuetudine di definire in modo più esatto 
possibile ogni concetto e di affrontare ogni argomento in maniera il più possibile sistematica – 
ma probabilmente la considerazione della presunta mancanza di sistematicità andrebbe estesa a 
varie altre tradizioni, perlomeno a quella accademica francese, giacché è stato osservato, non senza 
ironia, che Auerbach avrebbe avuto «un tort, impardonnable aux yeux de son lectorat français : il a 
écrit un livre sans introduction, sans annonce du plan» e dando qualche indicazione programmatica 
soltanto in fondo, «dans la postface (qui a le tort de ne pas s’intituler conclusion, puisque c’en 
est une)» (Tortonese 2023, 269). Scelgo a caso, da una lunga lista, l’esempio di questa citazione 
tratta da un manuale recentemente pubblicato: «La storia della realtà rappresentata nell’estetica 
occidentale, che Auerbach pubblicò nel 1946 con il titolo Mimesis, ha avuto un ruolo determinante 
nella nuova fortuna del concetto durante il XX secolo. Tuttavia, l’uso che Auerbach ne fa rimane 
vago» (Marx 2012, 28, trad. dal tedesco di chi scrive).

5  Anche qui si potrebbe offrire un lungo elenco di esempi; per dare un’idea di come questo 
equivoco si possa associare a una semplificante equivalenza tra realismo e imitazione del reale, cito 
traducendo da un saggio tedesco di alta divulgazione dedicato alla filosofia dei media: «La risposta 
a questa domanda [scil.: quale sia il carattere dominante nel XIX secolo] dipenderebbe dal valore 
mimetico che si attribuisce al realismo. Per Auerbach, il realismo rappresenta il principio mimetico 
per eccellenza; proprio per questo egli definisce il XIX secolo il secolo della mimesis» (Zehm 2007, 
150). Altrettanto sintomatica di un atteggiamento frequente è la disinvoltura con la quale, all’interno 
di un’ampia e ben documentata trattazione di carattere scientifico, dedicata al concetto di ‘mimesis’ 
nella storia delle poetiche, la posizione di Auerbach viene sbrigativamente liquidata come fuorviante, 
dato che «l’equivoco terminologico» che spiega la mimesis come ‘imitazione della realtà’ «vale in 
parte finanche per il libro Mimesis di Erich Auerbach, nella misura in cui mimesis, se non proprio 
come ‘imitazione’, viene tuttavia comunque inteso – lo si può dedurre dal sottotitolo Dargestellte 
Wirklichkeit in der abendländischen Literatur – come una qualche forma di riproduzione della 



54 CHRISTIAN RIVOLETTI

laddove invece a nessun lettore attento di Mimesis sfugge che né il concetto di 
«rappresentazione letteraria della realtà», né tantomeno quello di «realismo» 
sono riducibili all’idea di una mera ‘imitazione’ o ‘mimesi’ del reale, bensì 
rimandano piuttosto a un’operazione di ‘interpretazione’ del reale da parte 
degli autori, ovvero a un tentativo (più o meno compiuto, a seconda dei singoli 
testi analizzati) di ‘ordinare’ e di ‘spiegare’ il reale ricorrendo a strumenti e a 
principi di varia natura (politici, sociali, culturali e così via). Ridurre il concetto 
di realismo auerbachiano alla dimensione puramente mimetica significa dunque 
banalizzare il portato teorico di Mimesis, opera alla quale – va detto con molta 
chiarezza – è sottesa una concezione del realismo non come ‘mimesi’, bensì 
come ‘interpretazione della realtà’ – su questo torneremo nel § 3.

Ma mi interessa qui rilevare ancora una seconda ragione, quest’ultima 
‘intrinseca’ al metodo stesso di Auerbach. Mi riferisco all’ipotesi che sia possibile 
individuare, accanto alle fondamentali tre «idee direttive» [die leitenden 
Gedanken] (Auerbach [1946] 2024, 543 e 545), ovvero i «drei eng miteinander 
zusammenhängenden Gedanken» [le tre idee strettamente interdipendenti] 
(Auerbach [1946] 1992, vol. II, 339 e 341), esplicitate da Auerbach stesso nella 
postfazione di Mimesis, un’ulteriore idea direttiva che Auerbach non ha invece 
mai espressamente formulato, e che mi pare tuttavia avere pari importanza: il 
principio che ho proposto di chiamare dell’‘immersione’. Per poterlo riconoscere, 
sarà prima necessario ripercorre sinteticamente, nello sviluppo del pensiero di 
Auerbach, le tappe essenziali della nascita del concetto di realismo.

2. La genesi del concetto di realismo e il rapporto tra particolare e universale

Le tre «idee direttive», che, come ci viene illustrato chiaramente nella 
postfazione, hanno guidato l’intera indagine condotta in Mimesis, rimandano 
sostanzialmente alla caratterizzazione di quelli che secondo Auerbach sono 

realtà» (Petersen 2000, 53-54; tr. it. dal tedesco di chi scrive). Persino un’indagine intelligente e 
molto avvertita, come quella di Gebauer / Wulf 1992 (libro più volte ristampato e tradotto anche 
in inglese), nonostante dedichi ampio spazio alla ricerca di Auerbach, non si sottrae tuttavia alle 
tendenze che ho menzionato, e imputa a Mimesis una carenza di sistematicità, la mancanza di 
un’introduzione e l’adozione di una terminologia non sufficientemente rigorosa (vedi in particolare 
pp. 18-26). Anche l’accusa principale lì formulata, ovvero quella di aver preteso di spiegare la 
nascita del realismo dantesco e di quello moderno basandosi soltanto sulla storia degli stili e di 
non aver considerato invece la storia dei mutamenti sociali e politici, venendo formulata con tale 
radicalità, sembra dimenticare l’importanza espressamente attribuita da Auerbach alla storia tout 
court. Di contro, per avere un esempio di come in Mimesis i mutamenti della storia letteraria 
vengano sempre fatti dipendere dalla storia, si pensi al ruolo della Rivoluzione francese analizzato 
nel cap. XVIII del libro in rapporto alla genesi del realismo moderno (esempio significativamente 
taciuto nella disamina di Gebauer / Wulf 1992, che, pur restando un’indagine di per sé meritoria, 
reca tuttavia con sé il pericolo di offrirci una visione semplificata del metodo di Auerbach).



55IL “PRINCIPIO DELL’IMMERSIONE": REALISMO LETTERARIO E STORICISMO IN ERICH AUERBACH

i due massimi momenti di espressione del realismo nella storia letteraria 
occidentale, e alla differenza esistente tra loro. Nella storia secolare che il 
libro ricostruisce vengono individuate «due brecce»6, ovvero due momenti 
nei quali quella «separazione degli stili» [Stiltrennung], che vige in epoca 
classica (e, di nuovo, durante il classicismo imperante nel XVII e XVIII secolo), 
viene sospesa, o definitivamente abolita, a vantaggio di una «mescolanza 
degli stili» [Stilmischung], cioè della condizione necessaria alla nascita del 
realismo letterario. Il primo di questi due momenti, come sappiamo, coincide 
con il realismo medievale, trovando la sua massima espressione in Dante, per 
proseguire poi sino al Rinascimento; il secondo momento dà luogo invece 
al realismo moderno, che ha inizio grazie ai romanzi francesi di Balzac e di 
Stendhal, e continua poi, attraverso le opere di autori successivi (Flaubert, 
Zola e altri) e vari mutamenti, sino alla narrativa contemporanea allo stesso 
Auerbach – e si potrebbe aggiungere, a mio avviso, anche oltre.

Che Auerbach abbia scoperto e indagato le «due brecce nella teoria dei livelli 
stilistici» (ovvero le due corrispondenti espressioni del realismo) esattamente 
nella loro successione storica (e non in ordine inverso, come sembrerebbero 
suggerire le pagine della postfazione), ci viene precisato in questo passo degli 
Epilegomena a Mimesis:

Il motivo della frattura stilistica mi si è chiarito alla luce della storia di Cristo in occasione 
dei miei studi danteschi negli anni Venti; lo si trova in Dante als Dichter der irdischen Welt 
(apparso alla fine del 1928), pp. 18-23. Subito dopo la comparsa di questo libro cominciai 
a insegnare a Marburgo e l’attività didattica mi ricondusse al francese […]. Preparando un 
corso, appunto a Marburgo, mi venne l’idea che si potesse rappresentare il principio del 
realismo moderno in maniera corrispondente [in entsprechender Weise]; e tale figurò poi 
in due articoli apparsi nel 1933 e nel 19377. (Auerbach 1953, 14; Auerbach [1953] 2022, 
88-89, con una piccola modifica)

«Mi venne l’idea che si potesse rappresentare il principio del realismo moderno 
in [una] maniera corrispondente» a quella del realismo medievale o dantesco: 
ma che cosa significano esattamente queste parole? Certo, qui Auerbach fa 
senz’altro riferimento al passaggio dalla separazione alla mescolanza degli stili, 
come rivelano puntualmente la menzione della «frattura stilistica» e il rimando 
ai numeri di pagina che illustrano la sospensione di tale frattura nella storia 
di Cristo8. Ma l’analogia tra realismo dantesco e realismo moderno si limita 
davvero soltanto a questo aspetto?

6  Auerbach le definisce come le «due brecce aperte nella teoria dei livelli stilistici» [die beiden 
Einbrüche in die Lehre von den Höhenlagen] (Auerbach [1946] 2024, 544; Auerbach [1946] 1992, 
vol. II, 340).

7  I due articoli sono Romantik und Realismus (1933) e Über die ernste Nachahmung des 
Alltäglichen (1937), che si leggono in trad. it. in Auerbach 2010, 3-18 e 19-47. Per un’analisi di 
Romanticismo e realismo e per il suo rapporto con Sull’imitazione seria del quotidiano nel contesto 
della genesi di Mimesis mi permetto di rinviare a Rivoletti 2007.

8  Alle pagine 18-23 indicate da Auerbach, si spiega infatti come nella storia di Cristo la 



56 CHRISTIAN RIVOLETTI

Seguiamo l’indicazione di Auerbach, ed esaminiamo più da vicino il libro 
Dante als Dichter der irdischen Welt. L’idea fondamentale di questo libro è 
che Dante sia riuscito, per primo nella storia della letteratura occidentale, a 
realizzare una geniale e potente simbiosi di due elementi tra loro sostanzialmente 
antitetici, ovvero a fondere i destini e le storie particolari degli individui terreni 
con un orizzonte di senso assoluto e universale. L’assunto centrale della sua 
ricerca, quello che Auerbach stesso definisce come «[il] pensiero, che costituisce 
il perno della nostra indagine» [(den) Gedanken, der den Angelpunkt unserer 
Untersuchung bildet] e che lui intende dunque esaminare in tutte le sue 
implicazioni e «seguire nei suoi rapporti e nelle sue conseguenze» [in seinen 
Beziehungen und Auswirkungen weiter verfolgen], viene infatti definito con le 
seguenti parole:

Dante scelse per la sua rappresentazione una scena particolarissima, che offriva a lui, e a lui 
primo […] nuovissime possibilità di espressione. Appoggiandosi alle più alte autorità della 
ragione e della fede, il suo genio poetico ardì un’impresa che nessuno prima di lui aveva 
osato: rappresentare tutto il mondo terreno-storico [die gesamte irdisch-historische Welt… 
vorzustellen], di cui era giunto a conoscenza, già sottoposto al giudizio finale di Dio e quindi 
già collocato nel luogo che gli compete nell’ordine divino [als schon dem endgültigen Urteil 
Gottes unterworfen und somit an ihren eigentlichen, ihr nach der göttlichen Ordnung zu 
kommenden Platz gestellt,], già giudicato, e non in modo tale che nelle singole figure, nella 
loro sorte escatologica finale, il carattere terreno fosse soppresso o anche soltanto indebolito, 
ma in modo da mantenere il grado più intenso del loro essere individuale terreno-storico, 
e da identificarlo con la sorte eterna [in dem er die äußerste Steigerung ihres individuellen 
irdisch-historischen Wesens festhält und sie mit dem Endgeschick identifiziert]. (Auerbach 
[1929a] 2001, 108-109; Auerbach [1929a] 1999, 78-79, corsivi miei)

La Commedia nasce dunque da questa ardita ed energica operazione che 
consiste nel rappresentare il mondo terreno nella sua concretezza e molteplicità 
fornita dalle storie particolari e individuali, collocandolo al contempo all’interno 
di un ordine di senso universale ed eterno, e senza che tale trasposizione 
affievolisca quegli aspetti di individualità e concretezza che caratterizzano la 

separazione dei generi e degli stili vigente nell’antichità classica non abbia più alcuna validità: «Qui 
l’uomo non ha più alcuna dignità terrena; tutto può accadergli, e l’antica divisione dei generi [die 
antikische Spaltung der Gattungen], la separazione tra lo stile sublime e quello umile [die Scheidung 
zwischen dem erhabenen und dem niederen Stil] non esiste più. Nella storia della redenzione 
compaiono persone conosciute e reali, come nella commedia antica; vi agiscono pescatori e re, 
grandi sacerdoti, esattori e sgualdrine; il gruppo delle persone socialmente elevate non agisce nello 
stile dell’antica tragedia, né gli altri in quello della farsa [weder handelt die Gruppe der im Rang 
Erhobenen im Stil der antiken Tragödie, noch die anderen im Stil der Posse], ma è subentrata una 
assoluta liberazione dai limiti sociali ed estetici. Su questo palcoscenico è di casa tutta la varietà 
del mondo umano […]; chiunque compaia ha il diritto di farlo, ma senza alcun riguardo alla sua 
posizione sociale terrena vengono messi in luce gli estremi della sua personalità e gli accadono cose 
sublimi e cose umili [Erhabenes und Niederes]» (Auerbach [1929] 2001, 22; Auerbach [1929] 
1999, 15, con qualche modifica; corsivi miei)



57IL “PRINCIPIO DELL’IMMERSIONE": REALISMO LETTERARIO E STORICISMO IN ERICH AUERBACH

realtà terrena9. Questa intuizione, che Auerbach derivò (come vedremo meglio 
più sotto) dagli scritti dei romantici tedeschi su Dante (in particolare, da 
Schelling e da Hegel), costituisce la vera idea di fondo del libro, all’interno del 
quale viene ripresa in vari luoghi e in varie forme.

In occasione di una mia precedente indagine – alla quale non posso qui, 
per motivi di spazio, che rimandare – ho avuto modo di realizzare un’accurata 
schedatura del libro su Dante, e di osservare come tale idea, che affonda le 
proprie radici in un’opposizione concettuale cara alla critica dantesca dei 
romantici, quella tra particolare e universale, venga analizzata da Auerbach 
in modo innovativo e venga declinata nelle pagine della monografia in una 
serie di elementi oppositivi specifici che caratterizzano la struttura e lo stile 
della Commedia (cfr. Rivoletti 2021). All’opposizione tra particolare e 
universale rimanda infatti tutta una schiera di termini che ricorrono nel 
testo, come «individuale» vs. «universale» [«Individuelle» vs. «Universale»], 
«mondo storico-terreno» vs. «sorte finale», «profondità», «giudizio finale» 
[«irdisch-historische Welt» vs. «Endgeschick», «Tiefe», «endgültiges Urteil»], 
«molteplicità» vs. «unità», «perfezione», «ordine» [«Mannigfaltigkeit» vs. 
«Einheit», «Vollkommenheit», «Ordnung»] e simili10.

L’idea che sta a fondamento del libro su Dante del 1929 è dunque che le 
storie terrene dei singoli personaggi acquisiscano una validità universale grazie 
alla loro collocazione, per ordine divino, in un orizzonte di senso immutabile 
ed eterno. Sebbene le fonti romantiche non vengano mai citate in quel libro, è 
a mio parere evidente che Auerbach abbia derivato tale idea dallo scritto forse 
più geniale nella storia della ricezione di Dante all’interno del romanticismo 
tedesco: il saggio Über Dante in philosophischer Beziehung pubblicato nel 1803 
da Schelling11. L’intuizione di Schelling venne poi ripresa e rielaborata in una 
pagina dell’Estetica di Hegel – con un percorso analogo a quello di intuizioni 
relative ad altri capolavori letterari12.

9  Si legga anche il seguente passo, che apre il capitolo V del libro: «trasportata in questo modo 
nel mondo della sorte eterna e dell’ordine perfetto [transponiert in den Zustand des Endgeschicks 
und der vollkommen Ordnung] nasce nella Commedia l’immagine del mondo terreno nella sua 
molteplicità [das Abbild der irdischen Welt in ihrer Mannigfaltigkeit], e […] ci rimane ora da 
mostrare l’effetto di queste premesse generali sulla singola immagine e sulla singola espressione» 
(Auerbach [1929] 2001, 167; Auerbach [1929] 1999, 122, con qualche modifica; corsivi miei).

10  Per una più approfondita analisi di questa idea nel libro dantesco di Auerbach, e per i suoi 
legami con la ricezione di Dante nel romanticismo tedesco, rinvio a Rivoletti 2021.

11  Questa derivazione mi è apparsa chiaramente rileggendo il libro di Auerbach su Dante nel 
contesto della mia ricerca dedicata alla ricezione di Dante nel romanticismo tedesco (vedi Rivoletti 
2021: in particolare su Schelling e sulla ripresa della sua intuizione da parte di Auerbach, pp. 79-88 
e 94-96). Per il testo tedesco si veda Schelling [1803] 2015 (tr. it. in Schelling [1803] 1994, a cui si 
rimanda anche per l’ottimo inquadramento di Gian Franco Frigo e Giuseppe Vellucci).

12   Si vedano ad esempio le intuizioni elaborate da Schelling sull’Orlando furioso di Ariosto 
in seno al dialogo condotto nel Circolo di Jena, e che confluirono poi nella potente sintesi offerta 
dall’Estetica di Hegel (vedi la ricostruzione proposta in Rivoletti 2014, 304-321).



58 CHRISTIAN RIVOLETTI

La conferma dell’importanza delle idee dei romantici sulla Commedia 
venne del resto indicata dallo stesso Auerbach nella prolusione inaugurale che 
tenne all’Università di Marburgo in quel medesimo anno 1929, e che dedicò 
al tema La scoperta di Dante nel romanticismo. Seppure in questa conferenza 
Auerbach non fece riferimento al proprio libro su Dante, ritroviamo qui, a 
mio avviso, i testi che gli avevano suggerito le intuizioni interpretative dalle 
quali la sua ricerca sulla Commedia aveva preso le mosse. Come se ‘scoprisse le 
proprie carte’, Auerbach sottolinea espressamente, all’interno della tradizione 
romantica, la preminenza di Schelling:

Die bedeutendsten Worte über Dante, die in jener Zeit geschrieben wurden, stammen von 
Schelling. Sie stehen in seinem Aufsatz «Dante in philosophischer Beziehung», der auf die 
Schlegels und andere, vor allem auf Hegel großen Einfluss gehabt hat […]
[…] Schellings Aufsatz ist weitaus das Bedeutendste, was in der eigentlichen Romantik über 
Dante und die Komödie geschrieben wurde; […] er ist es gewesen, der mit jenen Worten, daß 
die Personen der Komödie schon durch den Ort, an dem sie auftreten, eine Art von Ewigkeit 
erhalten, an den Kern seines Gegenstandes und den Sinn der Komödie selbst rührte. […] 
Einen zentralen und alles umfassenden Sinn, nämlich unsere irdische und historische Welt 
in ihrer wahren und ewigen Gestalt, die das göttliche Urteil enthüllt hat. […] Schelling [hat] 
als erster sie [scil.: diese Erkenntnis] verstanden und angedeutet. (Auerbach [1929b] 2018, 
176-177)

[In quel periodo, le parole più significative su Dante vennero scritte da Schelling. Si trovano 
nel suo saggio Über Dante in philosophischer Beziehung, che ebbe grande influenza sugli 
Schlegel e su altri, in particolar modo su Hegel […]
[…] il saggio di Schelling è ciò che di più significativo sia stato scritto su Dante e sulla 
Commedia nel periodo romantico vero e proprio. […] è stato lui, affermando che i personaggi 
della Commedia già per il luogo in cui vengono presentati acquistano una specie di eternità, 
a giungere al nocciolo del problema che si era posto e al significato della Commedia stessa. 
[…] un significato centrale e onnicomprensivo: quello del nostro mondo terreno e storico 
nella sua forma vera ed eterna, svelata dal giudizio divino. […] Schelling fu il primo a 
comprenderla e a farla conoscere.] (Auerbach [1929b] 1970, 49-50, con qualche modifica)

Riconosciamo in queste righe l’intuizione fondamentale che abbiamo 
individuato nel libro su Dante del 1929. Secondo Auerbach, dopo Schelling tale 
intuizione venne ripresa soltanto da un’altra grande personalità dell’Ottocento 
tedesco:

Hegel schrieb in den Vorlesungen über die Ästhetik eine Seite über Dante, die, von den 
spekulativen Abschweifungen Schellings befreit und in wenigen genauen Worten den 
Gedanken zusammendrängend, meiner Überzeugung nach das Entscheidende ist, was man 
synthetisch über die Komödie sagen kann. (Auerbach [1929b] 2018, 177)

[Hegel, nelle lezioni di estetica, scrisse una pagina su Dante che, condensando il pensiero in 
poche, precise parole, e rimanendo indenne dalle divagazioni teoriche di Schelling, costituisce 
a mio parere ciò che di più decisivo si possa dire in modo sintetico sulla Commedia.] 
(Auerbach [1929b] 1970, 50, con qualche modifica)



59IL “PRINCIPIO DELL’IMMERSIONE": REALISMO LETTERARIO E STORICISMO IN ERICH AUERBACH

A questa affermazione segue la citazione della qui menzionata pagina 
dell’Estetica (Hegel 1970, 406; Hegel 1997, 1235): proprio quella medesima 
pagina che molti anni dopo Auerbach citerà di nuovo nel capitolo VIII di 
Mimesis, dedicato al realismo dantesco. Ritorneremo sotto su questa citazione; 
proseguiamo adesso con ordine.

Come abbiamo mostrato, nel libro su Dante il rapporto tra particolare e 
universale gioca un ruolo essenziale per cogliere il carattere audacemente 
innovativo della Commedia rispetto alla letteratura antica. Tuttavia in merito 
all’intuizione tratta dalla riflessione filosofico-estetica dei romantici e da lui 
rielaborata ed analizzata nel libro del 1929, Auerbach non dispone ancora di 
una base storico-concettuale che possa provarne la fondatezza in rapporto alla 
cultura medievale. Per questo motivo, negli anni successivi si mette alla ricerca 
di elementi filologici e storico-esegetici a sostegno della sua tesi. È agli inizi del 
difficile periodo dell’esilio di Istanbul, dal quale continua a riflettere, da una 
prospettiva molto particolare, sulla millenaria tradizione occidentale13, che trova 
finalmente una risposta nel metodo interpretativo figurale (o tipologico) delle 
Scritture. Come ci viene spiegato nel saggio Figura (1938), infatti, il figuralismo 
presuppone una concezione del mondo nella quale singoli individui ed eventi 
storici concreti vengono messi in diretta relazione con la rappresentazione 
di una verità universale ed eterna. Nel metodo figurale la storia del singolo 
personaggio assume caratteri universali, pur preservando la sua dimensione 
di concreta individualità. Nelle strutture di comprensione della realtà insite in 
questo metodo, già adottato da san Paolo e dai Padri della Chiesa, Auerbach 
‘scopre’ le basi della costruzione del rapporto tra particolare e universale che 
caratterizza la Commedia dantesca. Com’è noto tale scoperta sta a fondamento 
anche della concezione del realismo dantesco, in quanto realismo figurale, 
presente in Mimesis.

Negli anni che intercorrono tra il libro su Dante e Mimesis, Auerbach 
effettua però anche un’altra scoperta molto importante: quella relativa al 
realismo moderno, che, come ricorda egli stesso nel passo degli Epilegomena 
che ho citato sopra in apertura di questo paragrafo, è oggetto di studio dei 
due articoli apparsi nel 1933 e nel 1937, e dedicati ai romanzi francesi di 
Balzac, Stendhal e Flaubert14. Mimesis nasce dunque dalla messa in parallelo 

13  Per la ricostruzione di questo periodo rimando a Konuk 2010. Ho riscoperto e pubblicato 
alcuni dei lavori realizzati da Auerbach negli anni dell’esilio di Istanbul, e rimasti pressoché 
sconosciuti in Europa, in Auerbach 2014 e 2025. Per il significato della prospettiva particolare 
dalla quale Auerbach osserva la storia della cultura europea in questi anni (e in questi lavori) rinvio 
a Rivoletti 2017 e all’introduzione ad Auerbach 2025.

14  Vedi supra, nota 7. Merita di essere ricordato che, seppure la vera scoperta del realismo 
moderno ottocentesco avvenne nel corso degli anni Trenta, tuttavia già nel libro su Dante Auerbach 
aveva espresso, in modo ancora vago e ipotetico, l’idea che ciò che si manifestò per la prima volta 
nel Medioevo contenesse «nella [sua] struttura» un «qualcosa» destinato a rimanere «costante» nel 
corso della storia successiva, sino ai tempi più recenti. Questo «qualcosa» è proprio la connessione 
tra la sorte individuale e il suo significato universale: «das Gefühl dafür, daß Dante trotz seines 



60 CHRISTIAN RIVOLETTI

di queste due scoperte capitali: nella sua opera maggiore, Auerbach pone a 
confronto il realismo figurale del Medioevo e il realismo moderno, suggerendo 
l’esistenza di una corrispondenza tra queste due forme che si sviluppano nel 
corso della secolare storia letteraria e culturale occidentale. In entrambi i casi, 
come ci viene ricordato nella postfazione di Mimesis, il realismo viene reso 
possibile dalla «mescolanza degli stili», ovvero dalla sospensione (storicamente 
provvisoria nel caso del Medioevo-Rinascimento, progressivamente definitiva 
nel caso della letteratura ottocentesca) del principio di «divisione degli stili»15. 
Ma poniamoci allora nuovamente la domanda da cui siamo partiti: l’analogia 
tra realismo medievale e realismo moderno si limita davvero soltanto alle idee 
direttive (senz’altro fondamentali) della Stiltrennung e della Stilmischung?

3. Il realismo letterario e il principio dell’«immersione»

Per rispondere leggiamo adesso dal capitolo su Dante di Mimesis, il passo 
nel quale viene citata espressamente quella fondamentale pagina dell’Estetica 
contenente l’idea sul rapporto tra particolare e universale nella Commedia – idea 
che, per esplicita affermazione dello stesso Auerbach ([1929b] 2018; [1929b] 
1970), Hegel aveva a sua volta ripreso da Schelling, come abbiamo visto sopra:

Dantes Bewohner der drei Reiche […] befinden sich in einem wechsellosen Dasein (dies 
Wort braucht Hegel auf einer der schönsten Seiten, die je über Dante geschrieben wurden, 
in den Vorlesungen über die Ästhetik), und dennoch senkt Dante «die lebendige Welt 
menschlichen Handelns und Leidens, und näher der individuellen Taten und Schicksale in 
dieses wechsellose Dasein hinein». (Auerbach [1946] 2024, 195, corsivi miei)

mittelalterlichen Weltbildes hier am Anfang steht, ist allgemein lebendig. Man wird also doch in der 
Struktur dieses mittelalterlichen Weltbildes etwas vermuten dürfen, etwas schwer Formulierbares 
vielleicht, was erhalten blieb und der Neuformung des Menschen zugrunde lag. Und in der Tat 
gibt es in der europäischen Bildungsgeschichte der neueren Zeit eine Konstante, die sich durch 
den Wechsel der religiösen und philosophischen Formen unverändert bewahrt hat, und die bei 
Dante zuerst erkennbar wird; nämlich die (wie auch immer begründete) Vorstellung, daß das 
individuelle Geschick nicht vernachlässigenswert, sondern notwendig tragisch und bedeutend sei, 
und daß in ihm der Weltzusammenhang sich offenbare» [è […] universalmente vivo il senso che 
Dante, nonostante la sua immagine medievale del mondo, stia anche qui all’inizio. Si dovrà dunque 
presupporre nella struttura di questa immagine medievale del mondo qualcosa, magari difficilmente 
formulabile, chi si mantenne e fu alla base della nuova formazione dell’uomo. E di fatto nella storia 
della cultura europea dei tempi moderni c’è una costante, che si è mantenuta invariata nel mutare 
delle forme religiose e filosofiche, e che è riconoscibile in Dante per primo; e cioè l’idea (comunque 
sia basata) che la sorte individuale non possa essere trascurata, ma sia necessariamente tragica e 
importante e che in essa si riveli la connessione universale] (Auerbach [1929a] 2001, 216; Auerbach 
[1929a] 1999, 159, corsivi miei).

15  Va osservato che anche il principio della commistione di toni, stili e generi ha la sua lontana 
origine nella concezione estetica del romanticismo tedesco, in particolare nelle tesi applicate da 
Friedrich Schlegel a Dante (Rivoletti 2021, 76-77, 89, 97).



61IL “PRINCIPIO DELL’IMMERSIONE": REALISMO LETTERARIO E STORICISMO IN ERICH AUERBACH

[Gli abitatori dei tre regni danteschi si trovano […] in un’esistenza immutabile (espressione 
usata da Hegel nelle Lezioni di estetica, in una delle più belle pagine che mai siano state 
scritte su Dante), e tuttavia Dante immerge «il mondo vivente del fare e del patire, e 
più precisamente delle azioni e dei destini individuali, in questa esistenza immutabile».] 
(Auerbach [1946] 1992, vol. I, 207, corsivi miei)

Per esprimere quel peculiare rapporto tra particolare e universale che 
caratterizza il realismo del poema dantesco, Auerbach cita e fa proprio un 
termine pregnante utilizzato da Hegel: «hineinsenken», ‘immergere’ (Hegel 
1970, 406; Hegel 1997, 1235). È questo il verbo che designa l’operazione decisiva 
realizzata da Dante: il suo ‘immergere’ il mondo concreto della realtà terrena, 
fatto di individui e di destini particolari, all’interno di un ordine superiore e più 
ampio, ovvero in un orizzonte di senso universale e assoluto. Grazie a questa 
trasposizione, a questo atto di ‘immersione’, il particolare, l’individuale, ovvero 
le azioni e i destini dei singoli uomini assumono una dimensione universale, un 
senso compiuto.

Se adesso poniamo a confronto questo passo con il capitolo XVIII di Mimesis, 
ovvero con la descrizione del realismo moderno, realizzato per la prima volta 
da Balzac e da Stendhal e poi sviluppato nei romanzi di Flaubert, ci risulterà 
evidente una parentela concettuale molto stretta. Nei romanzi dell’Ottocento, 
infatti, il realismo diviene possibile perché si realizza un’operazione analoga 
a quella compiuta da Dante: i particolari della vita quotidiana e individuale 
dei personaggi vengono inseriti all’interno di un orizzonte di senso che può 
aspirare a una validità generale. Grazie agli eventi rivoluzionari che al volgere 
del secolo, tra Sette e Ottocento, hanno scosso la Francia e l’Europa, diviene 
possibile, spiega Auerbach, che romanzieri del calibro di Balzac e di Stendhal 
afferrino la realtà nella sua totalità, riconducendo la molteplicità dei destini 
particolari dei singoli individui che affollano le loro narrazioni a un orizzonte di 
senso totale. Questo nuovo orizzonte non è più, dunque, quello medievale della 
perfetta e assoluta giustizia divina (come nel caso della Commedia dantesca), 
bensì è quello laico e moderno basato su un’interpretazione organica della 
storia nazionale:

Was die Ereignisse, die sich gerade in Frankreich zwischen 1789 und 1815 vollzogen und ihre 
Auswirkungen in den folgenden Jahrzehnten brachten es mit sich, daß gerade in Frankreich 
die moderne zeitgenössische Realistik am frühesten und stärksten zur Entfaltung kam […]; 
die französische Wirklichkeit ließ sich, in all ihrer Mannigfaltigkeit, als Ganzes erfassen. 
[Die] besprochene Stilmischung […] ermöglichte es, dass Personen beliebigen Standes mit 
all ihrer praktisch-alltäglichen Lebensverflechtung, Julien Sorel so gut wie der alte Goriot 
oder Mme Vauquer, zum Gegenstand ernster literarischer Darstellung wurden. (Auerbach 
[1946] 2024, 465)

[Gli avvenimenti che si svolgono in Francia appunto fra il 1789 e il 1815, e le loro ripercussioni 
nei decenni seguenti, portarono come conseguenza che fosse proprio la Francia a dar vita, 
per prima e con più forza, al moderno realismo contemporaneo […]; la realtà francese, con 
tutta la sua varietà, si lascia abbracciare come un sol tutto. [La] mescolanza di stili, a cui 



62 CHRISTIAN RIVOLETTI

si è accennato, […] ha consentito che divenisse oggetto di rappresentazione letteraria ogni 
e qualsiasi persona con tutta la sua complessa vita giornaliera, Julien Sorel come il vecchio 
Goriot o madame Vauquer.] (Auerbach [1946] 1992, vol. II, 244)

Accanto al principio della «mescolanza degli stili», e strettamente legato 
ad esso, torna dunque l’idea direttiva del realismo come trasposizione 
dell’individuale in un orizzonte generale, come nesso tra il particolare e 
l’universale.

Un nesso che ritroviamo, in modo del tutto analogo, se non forse ancor 
più stringente, poche pagine dopo nello stesso capitolo XVIII, a proposito dei 
romanzi di Flaubert, nei quali

die alltäglichen Vorgänge [sind] genau und tief in eine bestimmte zeitgenössischgeschichtliche 
Epoche (die Zeit des Bürgerkönigtums) hineingesenkt […].
Die ernsthafte Behandlung der alltäglichen Wirklichkeit […] einerseits – die Einbettung der 
beliebig alltäglichen Personen und Ereignisse in den Gesamtverlauf der zeitgenössischen 
Geschichte, der geschichtlich bewegte Hintergrund andererseits – dies sind, wie wir glauben, 
die Grundlagen des modernen Realismus… (Auerbach [1946] 2024, 476, 482)

[gli eventi quotidiani sono immersi esattamente e profondamente in una determinata epoca 
storica contemporanea (l’epoca del Regno borghese) […].
La trattazione seria della realtà quotidiana […] da un lato – l’inserimento di persone e di 
avvenimenti qualsiasi e di ogni giorno nel procedere generale della storia contemporanea, 
del movimentato sfondo storico, dall’altro – queste sono, a nostro modo di vedere, le basi 
del realismo moderno…] (Auerbach [1946] 1992, vol. II, 259, 267, corsivi miei)

Salvo errore, non credo che sia mai stato osservato come nella visione di 
Auerbach alla base del realismo dantesco e del realismo moderno vi sia non 
soltanto il principio del passaggio dalla Stiltrennung alla Stilmischung, bensì 
anche l’idea direttiva fondata sul rapporto tra particolare e generale. Come 
spero di aver mostrato in questa ricostruzione della genesi della concezione del 
realismo letterario, nel pensiero di Auerbach tale concezione ha la sua origine 
nella rielaborazione di un’intuizione dei romantici tedeschi (dapprima Schelling, 
e poi Hegel) che diviene il punto di partenza del libro su Dante (cfr. Auerbach 
1929a) e della successiva ricerca di una spiegazione storico-esegetica tramite 
l’idea di realismo figurale (cfr. Auerbach 1938). Questo percorso di filiazione 
genetica, e l’idea direttiva a esso sottesa sono riconoscibili nel confronto tra le 
due forme di realismo (medievale e moderno) che stanno alla base dell’intera 
architettura di Mimesis. Se a indicarcelo non fosse già sufficiente la prossimità 
delle categorie e delle opposizioni concettuali ricorrenti nei passi citati (nel caso 
del realismo ottocentesco, la categoria del particolare si traduce negli «eventi 
quotidiani» [alltäglichen Vorgänge] e nelle «persone e […] avvenimenti qualsiasi 
e di ogni giorno» [beliebig alltäglichen Personen und Ereignisse], mentre quella 
dell’universale viene espressa attraverso il riferimento al «procedere generale 
della storia contemporanea» [Gesamtverlauf der zeitgenössischen Geschichte]), 
ce lo rivelerebbe la spia lessicale della ripresa del termine pregnante hineinsenken 



63IL “PRINCIPIO DELL’IMMERSIONE": REALISMO LETTERARIO E STORICISMO IN ERICH AUERBACH

a indicare il concetto della fusione del particolare con l’universale. Questo 
verbo, che ricorre soltanto due volte in Mimesis (una prima volta nella citazione 
del passo dell’Estetica di Hegel su Dante nel cap. VIII; una seconda volta, 
dopo che Auerbach se n’è appropriato e lo ha integrato nel proprio lessico, 
per descrivere il realismo moderno nel cap. XVIII) designa infatti in entrambi 
i casi esattamente il processo dell’‘immergere’ le concrete storie individuali in 
un orizzonte di senso che aspira alla totalità. In considerazione della centralità 
di tale procedimento nella descrizione del realismo letterario, possiamo parlare 
di un «principio dell’immersione» [das Prinzip des Hineinsenkens] come di una 
delle idee direttive nella concezione auerbachiana della rappresentazione del 
reale in letteratura.

La pregnanza concettuale del termine è dovuta alla peculiare facoltà 
descrittiva del composto, in cui al verbo ‘senken’ (calare, abbassare, far 
discendere lentamente e profondamente) viene affiancato il doppio preverbio 
‘hin-ein-’ che suggerisce un’idea di movimento e al contempo di penetrazione 
all’interno di una struttura. Per questo motivo, ‘hineinsenken’ è senz’altro il 
termine privilegiato per rendere il procedimento concettuale di introdurre con 
intensità e profondità un elemento (i destini particolari dei singoli individui) 
all’interno di una struttura dalla valenza più ampia (l’orizzonte divino ed eterno 
nel caso del realismo dantesco; il procedere generale della storia nel caso del 
realismo moderno). Tuttavia è possibile reperire in Mimesis almeno altri tre 
sinonimi che descrivono il procedimento dell’immersione del particolare nel 
generale/universale.

Il primo è ‘hineintauchen’, molto vicino al termine hegeliano (con il quale 
condivide il doppio preverbio ‘hin-ein-’, e la parentela semantica del termine 
‘tauchen’, ovvero ‘immergere’, ‘sprofondare’), che Auerbach utilizza nel 
medesimo capitolo XVIII per descrivere il realismo di Balzac: «Balzac taucht 
seine Helden weit tiefer ins Zeitgebundene hinein» (Auerbach [1946] 2024, 
473, corsivi miei) [Balzac immerge i suoi eroi molto più profondamente nel 
suo tempo] (Auerbach [1946] 1992, vol. II, 255, corsivo mio)16. Un secondo 
sinonimo, che riprende la metafora dell’‘immersione (in un liquido)’, è il termine 
‘durchtränken’ (‘imbevere’): lo ritroviamo ben due volte, sempre impiegato 
per illustrare, nel realismo di Balzac, la completa immersione degli elementi 
individuali e particolari in un contesto storico più ampio e generale. Si veda 
come esempio questo passo, in cui ho evidenziato tra parentesi quadre i due 
poli concettuali del particolare [P] e del generale/universale [U]:

Non soltanto, come Stendhal, egli ha collocato gli uomini, di cui con serietà narra la sorte, nella 
cornice storica e sociale esattamente circoscritta, ma ha inoltre inteso questo legame come 
necessità; ogni spazio si tramuta per lui in un’atmosfera morale e sensibile di cui s’imbevono 

16  Andrà osservato che il termine «Zeitgebundene» (qui tradotto semplicemente con «suo 
tempo») indica più esattamente ‘tutto ciò che è ciò che è vincolato a un determinato periodo 
storico’, ovvero il ‘contesto storico, sociale e culturale specifico di un’epoca’.



64 CHRISTIAN RIVOLETTI

[durchtränkt] il paesaggio, la casa, i mobili, le suppellettili, gli abiti, i corpi, il carattere, il 
comportamento, il sentire, l’agire e la sorte degli uomini [P, ovvero elenco di singoli elementi 
particolari], e in cui poi la situazione storica generale [die allgemeine zeitgeschichtliche Lage, 
U] a sua volta appare come un’atmosfera totale abbracciante [U] tutti i singoli [P] spazi 
di vita [als alle ihren einzelnen Lebensräume umfassende Gesamtatmosphäre]. (Auerbach 
[1946] 2024, 464; Auerbach [1946] 1992, vol. II, 243)17

Vi è infine un terzo sinonimo, ‘einbetten’, che significa ‘collocare/inserire 
qualcosa all’interno di un contesto (o ambiente)’, e che viene utilizzato (oltre 
che nella descrizione relativa a Flaubert già citata sopra18) in un passo del 
medesimo capitolo che descrive il processo fondamentale su cui si basa il 
realismo moderno e contemporaneo:

Stendhal è il fondatore di quel moderno realismo serio [die moderne ernste Realistik] che non 
può rappresentare l’uomo se non collocato all’interno di un’intera realtà politica e sociale 
ed economica continuamente evolventesi [als eingebettet in eine konkrete (P), ständig sich 
entwickelnde politisch-gesellschaftlich-ökonomische Gesamtwirklichkeit (U)], come accade 
oggi in un qualunque romanzo o film. (Auerbach [1946] 2024, 464; Auerbach [1946] 1992, 
vol. II, 243, con qualche modifica)

E si osserverà come nella formulazione tedesca la tensione tra i due poli 
del particolare e del generale risulti molto più intensa di quanto qualsiasi 
traduzione italiana possa esprimere, laddove all’aggettivo ‘konkret’, che 
rimanda al particolare, si oppone implicitamente il prefisso ‘Gesamt-’ (presente, 
si badi bene, anche in molti dei passi citati sopra19), che sottolinea l’ampiezza 
e l’importanza del contesto in cui gli elementi particolari vengono immersi20.

17  Significativa anche l’altra occorrenza, in cui il termine compare nella forma di un participio 
passato: «ora, di fronte a questa vita varia [P], imbevuta di storia [U], rappresentata senza scrupoli 
con tutti gli attributi quotidiani, pratici, brutti e volgari [P] [gegenüber diesem mannigfaltigen (P), 
von Geschichte (U) durchtränkten, rücksichtslos mit allem Alltäglichen, Praktischen und Häßlichen 
und Gemeinen (P) dargestellten Leben], Balzac ha un atteggiamento simile a quello che già aveva 
Stendhal, e, in questo aspetto di storia reale, quotidiana, intima, egli la prende sul serio, addirittura 
tragicamente. Una cosa simile non era mai accaduta dal tempo in cui sorse il gusto classico, e anche 
prima non era mai accaduta in questa forma di storia pratica, intima, in questa forma di resa dei 
conti dell’uomo con la società» (Auerbach [1946] 2024, 471-472; Auerbach [1946] 1992, vol. II, 
253).

18  Mi riferisco al sostantivo corrispondente, ‘Einbettung’, che significativamente ricorre 
nell’espressione sopra citata «die Einbettung der beliebig alltäglichen Personen und Ereignisse in 
den Gesamtverlauf der zeitgenössischen Geschichte» (Auerbach [1946] 2024, 482).

19  Si vedano sopra «Gesamtverlauf der zeitgenössischen Geschichte», «umfassende 
Gesamtatmosphäre» nelle citazioni dal capitolo XVIII (realismo moderno) e, in forma aggettivale, 
«gesamte irdisch-historische Welt» nella citazione dal capitolo X (realismo dantesco).

20  Accanto a questi termini, va ricordato anche il concetto di ‘Hintergrund’, che con i suoi 
derivati (‘hintergründig’ in varie occorrenze, e ‘Hintergründigkeit’ nel cap. I) attraversa anch’esso, 
come una sorta di filo rosso, l’indagine condotta in Mimesis e viene usato per indicare quel contesto 
generale (di natura divina o laica e storicistica, a seconda dei casi) sul quale si collocano gli individui 
e le loro storie particolari (su questo concetto, si vedano le osservazioni di Mazzoni 2022, 35-36).



65IL “PRINCIPIO DELL’IMMERSIONE": REALISMO LETTERARIO E STORICISMO IN ERICH AUERBACH

Il termine ‘einbetten’ meriterebbe un’analisi più ampia che non può trovare 
posto in questa sede21. Avremo occasione, nel prossimo paragrafo, di esaminare 
un esempio del suo uso che risulta significativo per il nesso esistente tra realismo 
letterario e concezione della storia nel pensiero di Auerbach. A conclusione 
di questo paragrafo mi interessa piuttosto soffermarmi su alcuni corollari del 
principio che abbiamo appena illustrato riguardo alla concezione del realismo 
letterario. Al lettore risulterà chiaro come il principio dell’immersione sia 
strettamente interconnesso con il concetto di commistione degli stili. Con 
l’affermarsi della Stilmischung, infatti, gli elementi particolari, individuali, 
quotidiani ed umili, i quali secondo la dottrina della separazione degli stili 
potevano essere oggetto di rappresentazione soltanto nelle opere di genere 
basso e comico, vengono ‘immersi’ in un contesto di importanza generale, e 
divengono dunque passibili di una rappresentazione seria, problematica, persino 
tragica, come spiega più volte Auerbach. Commistione degli stili e principio 
dell’immersione sono dunque due concetti che si illuminano a vicenda, e che 
si integrano nella descrizione del fenomeno del realismo letterario, seppure 
Auerbach illustri in modo esplicito soltanto il primo. Tenerli presente entrambi 
ci permette di comprendere meglio ciò che egli stesso intende quando nella 
postfazione di Mimesis afferma che i due realismi (medievale e moderno) 
possono essere rappresentati «in maniera corrispondente».

Infine, il principio dell’immersione ci mostra chiaramente che la concezione 
del realismo letterario alla base dell’indagine di Auerbach non può essere 
affatto ridotta a una dimensione puramente mimetica – e questo sia inteso come 
un tentativo di rispondere alle misinterpretazioni a cui abbiamo accennato 
sopra (§ 1). Dal momento che, come si afferma in Mimesis, per rappresentare 
realisticamente la realtà, quest’ultima viene ordinata22 all’interno di un piano più 
ampio e che aspira a una validità generale, il realismo letterario non si accontenta 
di una riproduzione del reale, bensì presuppone sempre un’interpretazione della 
realtà.

21  Mi limito a rilevare che il verbo ‘einbetten’ e il sostantivo corrispondente ‘Einbettung’ 
ricorrono in almeno altri quattro passi di Mimesis per indicare la combinazione tra l’elemento 
quotidiano e una dimensione di senso universale (i passi contengono le analisi del Mystère d’Adam, 
della celebre lauda drammatica Donna de Paradiso di Jacopone da Todi e del racconto di Antoine 
de La Sale: Auerbach [1946] 2024, 161, 166, 176-177 e 250; Auerbach [1946] 1992, 171, 176, 
187, 270). In questi casi, però, tale combinazione non viene espressa attraverso l’atto metaforico 
dell’inserire un elemento particolare in un contesto di portata generale/universale, bensì tramite la 
metafora inversa: ci viene cioè descritta l’intrusione di un significato profondo, intenso, religioso 
o etico nel mondo delle dimensioni umili, comuni e quotidiane. Questa intrusione, secondo 
Auerbach, caratterizza il sublime: si veda in proposito la penetrante analisi offerta da James I. 
Porter (2025) nel contributo pubblicato in questo fascicolo, dove tale procedimento viene descritto 
come l’incrocio tra l’asse orizzontale della quotidianità e quello verticale della profondità del senso 
religioso ed etico. Per il nostro discorso è interessante che Porter riconosca uno stretto legame tra il 
concetto di sublime e la concezione di realismo nel pensiero di Auerbach.

22  Si tenga a mente l’insistenza sui termini ‘ordinare’ e ‘ordinativo’ [ordnen, Ordnungs-] nei 
passi citati in relazione al principio di immersione.



66 CHRISTIAN RIVOLETTI

4. Sul nesso tra realismo letterario e concezione della storia

Il principio dell’immersione ci permette di comprendere meglio anche 
lo stretto nesso esistente, nel pensiero di Auerbach, tra realismo letterario e 
concezione della storia. È Auerbach stesso, riguardo al realismo moderno, ad 
indicare espressamente tale connessione, mostrandola come particolarmente 
evidente nel caso del realismo atmosferico di Balzac:

Atmosphärischer Historismus und atmosphärischer Realismus hängen eng zusammen; 
Michelet und Balzac werden von den gleichen Strömungen getragen. (Auerbach [1946] 
2024, 465, corsivi miei)

[Storicismo atmosferico e realismo atmosferico sono strettamente legati; Michelet e Balzac 
vengono portati da uguali correnti.] (Auerbach [1946] 1992, vol. II, 244, corsivi miei)23

Come spiega Auerbach, per il realismo di Balzac è determinante il 
romanticismo, inteso come facoltà di comprendere in un modo intenso, profondo, 
e al contempo organico, le differenti singole epoche storiche precedenti e le 
diverse culture straniere, racchiudendole in un’unica unità di stile che viene 
definita «atmosferica»24. Come se acquisissero una consistenza pulviscolare, 
i singoli elementi particolari confluiscono in una totalità, mantenendo pur 
sempre il loro carattere indissolubile, ovvero senza nulla perdere della loro 
individualità. È proprio da questa facoltà che nascono, contemporaneamente, 
lo storicismo moderno e il moderno realismo letterario: a entrambi è comune 
il principio dell’immersione, il procedimento che permette di ordinare singoli 
elementi particolari collocandoli all’interno di un contesto organico più ampio 
che ha una valenza generale.

Di questo nesso tra rappresentazione realistica e concezione della storia vi 
sono molte tracce anche nei capitoli precedenti di Mimesis. Se è vero infatti che 
entrambi i fenomeni (realismo moderno e storicismo moderno) si affermano 
in quella svolta storica decisiva che si compie tra fine Sette e inizio Ottocento, 
Auerbach evidenzia tuttavia una serie di autori e opere di epoche precedenti 
che, in vari modi, si avvicinano più di altri a quei fenomeni. In questi casi, 
l’analisi condotta in Mimesis, mira a mettere in rilievo in quale misura e in quali 
forme alcuni aspetti del moderno realismo o del moderno storicismo vengano 

23  E sempre a proposito di Balzac, più precisamente di due passi tratti rispettivamente da Père 
Goriot e da La vieille Fille, si legge: «non occorre citare qui motivi storicistici [historistische Motive], 
poiché lo spirito individualizzante e atmosferico dello storicismo [Historismus] costituisce lo spirito 
di tutta l’opera sua» (Auerbach [1946] 2024, 469; Auerbach [1946] 1992, vol. II, 249-250).

24  «Quella stessa forma dello spirito – la forma romantica – che per prima iniziò a percepire 
così intensamente il senso dell’unità atmosferica dello stile delle epoche passate, del Medioevo e del 
Rinascimento, e scoprì inoltre il carattere singolare di civiltà esotiche (Spagna, Oriente), produsse 
anche la comprensione organica [das organische Verständnis] per la caratteristica atmosferica di 
una determinata epoca in tutte le sue molteplici forme» (Auerbach [1946] 2024, 465; Auerbach 
[1946] 1992, vol. II, 244, con varie modifiche).



67IL “PRINCIPIO DELL’IMMERSIONE": REALISMO LETTERARIO E STORICISMO IN ERICH AUERBACH

precorsi, mostrando al contempo quali siano ogni volta i limiti insiti in quelle 
forme, e dunque quale sia lo scarto rispetto alla configurazione moderna.

È nel pensiero di Vico, com’è noto, che Auerbach riconosce l’anticipazione 
più significativa dello storicismo moderno. Nel capitolo XVI di Mimesis 
la concezione della storia del filosofo napoletano viene messa a confronto 
con le abilità di rappresentazione letteraria di uno scrittore francese a lui 
contemporaneo, Saint-Simon, il quale è capace di partire dal «particolare 
qualunque o scelto a caso, dal fatto personale o parziale fino all’assurdo» per 
scendere «nelle maggiori profondità dell’esistenza umana» (Auerbach [1946] 
2024, 425; Auerbach [1946] 1992, vol. II, 196). Anche in questo caso, ci viene 
chiaramente indicata la parentela tra una concezione storicistica che precorre 
la modernità e uno stile di rappresentazione letteraria che tende ad immergere 
l’individuo e la molteplicità dei particolari della realtà in un contesto più ampio:

beide [d.h. Saint-Simon und Vico] […] im vollem Gegensatz zu der rational-antihistorischen 
Gesinnung ihrer Zeit, [sehen] den Menschen tief eingebettet in die geschichtlichen 
Gegebenheiten seines Daseins. Eine geschichtstheoretische Grundlage im Sinne des 
Historismus, dessen erste Regungen gerade damals, als Saint-Simon seine Memoiren 
niederschrieb, spürbar zu werden beginnen, besaß er noch nicht; […] aber die Mannigfaltigkeit 
des Wirklichen, in dem er lebte und an dem sich sein Genie entzündete, trieb ihn weit darüber 
hinaus. (Auerbach [1946] 2024, 426)

[Entrambi [scil. Saint-Simon e Vico] […] in pieno contrasto con l’atteggiamento razionale 
e anti-storico del loro tempo, vedono l’uomo profondamente immerso nelle condizioni 
storiche della sua esistenza. Saint-Simon non possedeva ancora una base storico-teoretica 
della storia nel senso dello storicismo, i cui primi segni cominciano ad avvertirsi proprio 
quando egli scrisse le proprie Mémoires; […] ma la molteplicità del reale, in cui viveva e da 
cui il suo genio traeva ispirazione, lo spinse molto più lontano.] (Auerbach [1946] 1992, vol. 
II, 197, con varie modifiche)

E si osservi anche qui l’uso del termine ‘einbetten’ a indicare l’intuizione 
che precorre quasi il realismo e lo storicismo moderni, ovvero il procedimento 
dell’immergere l’elemento particolare ed individuale all’interno di un più ampio 
ed organico contesto di vincoli legati ad un determinato momento storico.

Il nesso tra realismo letterario e storicismo viene evidenziato anche nel 
capitolo successivo di Mimesis, laddove Auerbach discute la nascita dello 
storicismo moderno in Germania. Dal momento che lo storicismo, secondo 
la sua concezione, costituisce il «fondamento estetico» del moderno realismo 
letterario, Auerbach si chiede come mai tale realismo non sia sorto in ambito 
tedesco, bensì nella letteratura francese:

ciò è tanto più notevole, anzi, se si vuole, paradossale, in quanto fu proprio il movimento 
spirituale tedesco della seconda metà del XVIII secolo a creare il fondamento estetico del 
realismo moderno: mi riferisco a ciò che oggi viene definito storicismo [die ästhetische 
Grundlage des modernen Realismus schuf: ich meine dasjenige, was man neuerdings als 
Historismus bezeichnet] (Auerbach [1946] 2024, 435; Auerbach [1946] 1992, vol. II, 208, 
con varie modifiche; corsivi miei)



68 CHRISTIAN RIVOLETTI

Le ragioni di questo paradosso, come ci viene spiegato nelle pagine successive, 
vanno ricercate nell’atteggiamento politico sostanzialmente conservatore di 
Goethe e Schiller. Ma quello che qui ci interessa rilevare, è piuttosto l’indicazione 
dell’esistenza di un legame profondo tra il moderno storicismo e il moderno 
realismo.

Da tutte queste osservazioni risulta inoltre chiara la centralità ricoperta dalla 
concezione della storia nel pensiero di Auerbach. Tale concezione è alla base 
del grande disegno di Mimesis, e la tradizione dello storicismo tedesco, a cui 
Auerbach fa riferimento anche attraverso la magistrale sintesi contenuta nel 
grande libro di Friedrich Meinecke («l’esposizione migliore e più matura, che 
io conosca», come la definisce in Auerbach [1946] 2024, 436; Auerbach [1946] 
1992, vol. II, 209, con modifiche), ha avuto un ruolo sicuramente importante 
per la genesi del concetto di realismo letterario25.

L’Ottocento, ovvero il secolo appena conclusosi quando Auerbach inizia a 
lavorare, vede svilupparsi due diversi approcci storiografici, due modi differenti 
di concepire la storia: il primo, romantico-idealistico, che nasce con Herder 
e trova poi la sua massima espressione nella filosofia della storia di Hegel; il 
secondo, che sorge invece in ambito positivistico. Come è stato giustamente 
osservato, durante la propria vicenda di studioso «Auerbach si sofferma a 
lungo su questa ripartizione perché la sua identità intellettuale nasce alla 
confluenza delle due genealogie e dalla difficoltà di tenerle insieme»26. I due 
approcci sono infatti caratterizzati da aspetti parzialmente contrapposti. Da 
una parte, lo storicismo positivistico mostra il vantaggio di basarsi su dati 
certi e scrupolosamente vagliati, ovvero su «fatti filologicamente registrabili» 
(Auerbach 1951, 10; Auerbach 2007, 202-203), ma al contempo ha in sé il 
limite di fermarsi al particolare, concentrandosi sulla mera raccolta di dati e 
sull’analisi dei singoli fenomeni. Dall’altra, lo storicismo romantico e idealistico, 
che corre il rischio di servirsi di concetti astratti (e talvolta nebulosi), presenta 
tuttavia il vantaggio di mirare al raggiungimento di uno sguardo d’insieme, 
ovvero di una sintesi organica e generale.

Per questo, lungo la sua intera vicenda intellettuale, Auerbach si confronta 
con queste due posizioni alla ricerca di un compromesso, ovvero perseguendo 
un metodo che si basi sempre su dati particolari e filologicamente accertabili, e 
che tuttavia aspiri al contempo a proporre una visione d’insieme dei fenomeni 
studiati capace di offrire uno sguardo organico generale. In questo sforzo 
di tenere assieme i due approcci diversi, è possibile riconoscere, trasposta 

25  Un’idea di come questo influsso agisca talvolta in modo diretto si ha nello stesso cap. XVIII, 
laddove Auerbach, per indicare i limiti insiti nella rappresentazione della realtà offerta dagli scritti 
di Rousseau, cita un passo da Meinecke 1936, 390, per affermare di seguito: «Meinecke parla qui 
del pensiero storico [vom geschichtlichen Denken]; lo stesso [das Entsprechende] può dirsi anche 
del realismo [Realismus]» (Auerbach [1946] 2024, 458; Auerbach [1946] 1992, vol. II, 236).

26  Sulla concezione della storia nel pensiero di Auerbach si vedano le penetranti osservazioni di 
Mazzoni 2007 e 2022 (da cui traggo la citazione a p. 22).



69IL “PRINCIPIO DELL’IMMERSIONE": REALISMO LETTERARIO E STORICISMO IN ERICH AUERBACH

nell’ambito dello storicismo, un’affinità con i metodi della stilistica teorizzati 
da Leo Spitzer. Nel concetto del Zirkel im Verstehen di Dilthey, Spitzer 
riconosceva un punto di riferimento del proprio metodo di analisi linguistica 
e letteraria: non tanto il procedimento graduale da un particolare all’altro, 
bensì l’intuizione dell’insieme nel particolare, ovvero il saper riconoscere, nel 
microscopico, il microcosmico27.

È un metodo che Auerbach applica con la piena consapevolezza sia dei suoi 
punti di contatto con la critica stilistica, sia della distanza che lo separa da essa. 
Nell’introduzione alla sua ultima opera, Lingua letteraria e pubblico, Auerbach 
guarda retrospettivamente al proprio metodo dell’interpretazione dei singoli 
testi:

ho spesso applicato questo metodo, specialmente in Mimesis, ed esso mi collega al gruppo 
dei filologi interpreti dello stile: soprattutto a Leo Spitzer, la cui attività da lungo tempo ha 
avuto importanza per la mia. Ma fra la sua e la mia applicazione del metodo c’è una grande 
differenza. […] egli tende soprattutto a cogliere esattamente le forme individuali. A me 
invece interessa qualche cosa di universale […]. Io ho sempre avuto l’intenzione di scrivere 
storia […]. L’universale che a me sembra rappresentabile è la concezione di un corso storico. 
(Auerbach 1958, 20-22; Auerbach [1958] 2018, 25-27)

In modo analogo a quanto accade con la sua concezione del realismo 
letterario, il metodo stesso di Auerbach e il suo ideale storiografico mirano 
dunque a una sintesi tra particolare e generale: per questo motivo il principio 
dell’immersione risulta centrale anche nella sua concezione della storia. Sul 
piano storiografico, tale sintesi si traduce in «una storia interiore dell’umanità 
tesa a un’idea unitaria dell’uomo, pur nella sua molteplicità [für den Erwerb 
einer in ihrer Vielfalt einheitlichen Vorstellung des Menschen]» (Auerbach 
[1952] 2018, 292, corsivi miei; Auerbach [1952] 2022, 57, corsivi miei).

5. Realismo e storicismo: esigenza etica, consapevolezza dei limiti e attualità 
della lezione di Auerbach

Proviamo adesso a proseguire l’approfondimento del nesso esistente tra la 
concezione del realismo letterario e quella della storia, analizzando le ragioni 
che stanno alla base, in tutti e due i casi, del principio dell’immersione, comune 
ad entrambi. In generale, è possibile avvertire nel pensiero di Auerbach una 
tensione che proviene da una dimensione che va al di là del piano scientifico, 
ovvero da una riflessione profonda sugli elementi costitutivi dell’essere umano. 
Per questo, le ragioni fondamentali di tale principio andranno ricercate, oltre 

27  Il rinvio è soprattutto a Spitzer 1948 (trad. it. in Spitzer 1975, 99-100), su cui si vedano 
l’introduzione di Alfredo Schiaffini (ivi, 16) e Mancini 2015, 11.



70 CHRISTIAN RIVOLETTI

che in una dimensione teorica e speculativa, nell’ambito pratico-etico, come ci 
rivela lo stesso Auerbach nel testo di una conferenza tenuta nel 1932 a Colonia 
sul concetto di storia in Vico e Herder. In apertura del proprio discorso, 
Auerbach si rivolge agli studenti per osservare come, alla base dello studio della 
storia, giaccia necessariamente la convinzione che non esistono soltanto i singoli 
eventi («das Geschehen»), bensì anche un decorso storico («die Geschichte»). 
L’opposizione tra Geschehen e Geschichte – ci viene spiegato – rende evidente 
come lo studioso indaghi gli individui e le loro vicende particolari alla ricerca di 
un’«intuizione» [Ahnung] che ne sveli il loro disegno storico complessivo. Ma è 
a questo punto che il ragionamento di Auerbach slitta, inaspettatamente, da un 
piano «scientifico» a un piano «pratico-etico»:

Aus einer oft unbewußt auf diese Art gewonnenen Ahnung interpretieren wir die historischen 
Ereignisse und Gestalten; und das entspricht nicht nur einem wissenschaftlichen Bedürfnis, 
sondern auch einem praktisch-ethischen: denn wo wir praktisch uns mit dem Einzelnen des 
Lebens einlassen, geschieht augenscheinlich jeden Tag uns und unserem Nächsten Unrecht 
– um gefaßt ertragen zu können, was geschieht und was uns geschieht, bedürfen wir der 
Ahnung eines Planes, um dessentwillen und in dessen Verwirklichung das Verworrene zum 
Geordneten wird. (Auerbach [1932] 2018, 216, corsivi miei)

[È sulla base di un’intuizione ottenuta in questo modo, spesso inconsciamente, che noi 
spieghiamo gli eventi e le figure della storia. E questo risponde non soltanto a una necessità 
di tipo scientifico, ma anche pratico-etico. Infatti, quando veniamo praticamente in contatto 
con i casi particolari dell’esistenza, ogni giorno noi e il nostro prossimo subiamo evidenti 
ingiustizie; per poter sopportare serenamente ciò che accade e ciò che ci accade, abbiamo 
bisogno di intuire un piano in virtù e nella realizzazione del quale quell’ammasso confuso 
divenga un insieme ordinato.] (Auerbach [1932] 2022, 134, corsivi miei)

Anche in questo passo riconosciamo l’opposizione, che ci è ormai divenuta 
familiare, tra gli elementi particolari, considerati in quanto tali, da una parte, e 
lo sforzo di ricondurli e riordinarli un contesto dal senso più ampio e generale, 
dall’altra. Tuttavia qui si tenta di illuminare le ragioni profonde di tale sforzo, 
ricercandole in una dimensione pratica ed etica dell’esistenza: Auerbach collega 
infatti il vissuto individuale e le vicende particolari («das Einzelne») alle 
quotidiane ingiustizie («Unrecht»), per osservare che la ricerca e l’intuizione di 
un piano generale («Ahnung eines Planes zum historischen Gesamtverlauf»), 
ovvero di una struttura di senso che trascenda il fatto singolo, nasce dall’esigenza 
di far fronte a tale senso di ingiustizia.

Questa osservazione, che viene avanzata in merito alla concezione della storia, 
trova a mio avviso una corrispondenza sorprendente in un passo del capitolo 
II di Mimesis, all’interno di una riflessione dedicata al realismo letterario. Qui 
Auerbach, analizzando un passo del celebre episodio della Cena Trimalchionis 
di Petronio, mette a confronto le modalità di rappresentazione del reale della 
letteratura antica con quelle della letteratura moderna, osservando come negli 
scrittori dell’Otto e Novecento gli esseri individuali e i singoli eventi descritti 
vengano collocati sempre all’interno di uno sfondo storico in movimento. Al 



71IL “PRINCIPIO DELL’IMMERSIONE": REALISMO LETTERARIO E STORICISMO IN ERICH AUERBACH

contrario, nella letteratura antica il soggetto non viene rappresentato nel suo 
rapporto problematico con la società, perché la società viene vista come data, 
immobile, non problematizzata. Pertanto, quando l’individuo si discosta dal 
sistema, è sempre lui ad avere torto (si noti come nel passo sottostante ricorrano 
il termine e il concetto di «ingiustizia» [unrecht]), e non il sistema: la colpa è 
sempre individuale, mai sistemica:

das realistisch dargestellte Individuum hat […] der Gesellschaft gegenüber stets unrecht, und 
diese erscheint als gegebene, in ihrer Entstehung und Auswirkung nicht erklärungsbedürftige, 
im Hintergrund des jeweiligen Ereignisses unveränderlich ruhende Institution. (Auerbach 
[1946] 2024, 40, corsivi miei)

[l’individuo rappresentato in modo realistico ha sempre torto nei confronti della società, 
e quest’ultima appare come un’istituzione data, che nella sua origine e nei suoi effetti non 
necessita di spiegazione, e che rimane immutabilmente inerte sullo sfondo dell’evento di 
volta in volta rappresentato.] (Auerbach [1946] 1992, 38, con modifiche; corsivi miei)

Da un confronto tra il passo della conferenza del 1932 e quello di Mimesis 
risulta chiaro come, sia per la concezione della storia, sia per il concetto di 
rappresentazione letteraria realistica, risulti decisivo il superamento di 
un modello che isola l’individuo e lo giudica moralisticamente: è soltanto 
inserendo gli individui (e le loro vicende particolari) in una rete di relazioni 
storiche, politiche e sociali, che si può rispondere a un’esigenza la cui natura 
non è soltanto scientifica, ma anche pratica ed etica. Il concetto di «Unrecht» 
diventa qui il punto di torsione in cui il reale si carica di tensione morale, e la 
rappresentazione (storica o letteraria) ha il compito di rendere visibile quella 
tensione. Il principio dell’immersione si fonda pertanto su una profonda 
esigenza etica, oltre che scientifica.

Accanto alle ragioni, Auerbach ha indicato, con molta consapevolezza, anche 
i limiti del proprio metodo. Credo che anche questi concorrano a farci avvertire 
la sua lezione come uno stimolo ancora attuale, come un’eredità che ci spinge a 
riflettere. A conclusione di questa mia indagine, vorrei indicare almeno tre limiti, 
inerenti alla concezione auerbachiana sia della storia, sia della rappresentazione 
realistica, e accennare sinteticamente alla loro attualità. Ai primi due abbiamo 
già fatto riferimento sopra a proposito dei due differenti approcci ottocenteschi 
alla storia (§ 4). Per intenderci, potremmo indicare il primo come il rischio 
‘positivistico’, ovvero quello di considerare gli individui e le vicende particolari 
come tali, e dunque di non guardare alla loro analisi come a un tramite per la 
ricerca di verità più ampie e generali. Nel panorama degli studi attuali, possiamo 
chiederci se corrano un tale rischio, ad esempio, quei metodi di lavoro che 
considerano le indagini filologiche su oggetti ed ambiti particolari non come 
un utilissimo strumento per pervenire a un solido inquadramento di problemi 
di portata generale, bensì come lavori autosufficienti. Mi riferisco alle ‘secche’ 
della microfilologia fine a sé stessa, alle ricerche condotte con la convinzione 
che ogni tentativo di indagine più estesa ed ambiziosa sia fatalmente inutile. 



72 CHRISTIAN RIVOLETTI

Il secondo limite andrà individuato nel rischio rappresentato dall’estremo 
opposto, che potremmo chiamare il rischio ‘idealistico’: l’illusione che ci si 
debba occupare soltanto di massimi sistemi, prescindendo dai fatti concreti e 
dall’analisi del particolare. Nella critica letteraria degli ultimi decenni, non sono 
mancati momenti ed esempi segnati dall’ipertrofia dell’approccio teorico e dalla 
fuga dall’analisi del testo: una moda che ha imperversato non troppi anni fa 
nella fase un po’ epigonica della French Theory e delle teorie decostruzioniste – 
e che ancora oggi, in altre forme, rappresenta un pericolo sempre in agguato.

Credo che la riflessione di Auerbach possa metterci in guardia rispetto a 
questi due rischi opposti, indicandoci la necessità di un’interazione profonda 
tra l’analisi del particolare, del dato filologicamente accertabile, e la ricerca 
di un contesto di riflessione più ampio e generale, al quale ricondurre i singoli 
particolari. Ma credo che possa renderci avvertiti anche di un terzo limite, 
insito sia nella facoltà di ordinare la storia, sia nella capacità degli scrittori 
di rappresentare e interpretare il reale. Mi riferisco alla consapevolezza 
del carattere di relatività di tale operazione di ordinamento. Il principio 
dell’immersione, che presiede e guida il riordino dell’ammasso confuso dei fatti 
particolari in un complesso organico generale, è infatti ogni volta il prodotto di 
«una determinata persona, in una determinata situazione» (come recita la frase 
conclusiva di Auerbach [1953] 2022, 92). Recuperando una lezione essenziale 
dell’ermeneutica storica, sulle cui implicazioni è tornata anche l’estetica della 
ricezione tedesca del secondo Novecento, Auerbach ci ricorda che l’‘oggettività’ 
di tale operazione di riordino non è ‘assoluta’, bensì piuttosto ‘prospettivistica’: 
dipende cioè dal punto di vista dell’interprete, ed è destinata a cambiare a 
seconda delle sue coordinate temporali e spaziali.

Se il procedimento dell’‘immersione’, mosso da esigenze profonde, può e anzi 
deve, interpretando la storia e la realtà, ricercare un ordine generale e aspirare 
all’universalità, dall’altra deve essere al contempo consapevole dell’inevitabile 
precarietà e parzialità del risultato raggiunto. Quello stesso prospettivismo storico 
che Auerbach individua nella filosofia di Vico, e che indica come correzione del 
rischio di assolutezza insito nella concezione romantica e idealistica28, trova un 
suo corrispondente nel realismo letterario contemporaneo, nel quale l’elemento 
di autoriflessione dell’interprete si fa più scoperto. È a questa consapevolezza 
della legittimità e al contempo della precarietà dell’operazione interpretativa 
che fanno riferimento le pagine dell’ultimo capitolo di Mimesis:

es vollzieht sich in uns unablässig ein Formungs- und Deutungsprozess, dessen Gegenstand 
wir selbst sind: unser Leben mit Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, unsere Umgebung, 
die Welt, in der wir leben, versuchen wir unablässig deutend zu ordnen, so daß es für uns 
eine Gesamtgestalt gewinnt, die freilich, je nachdem wir genötigt, geneigt und fähig sind, 

28  Sul ricorso di Auerbach al prospettivismo storicistico, e al «senso del limite che Vico 
attribuisce all’interprete», come ‘correzione’ del carattere assoluto della filosofia della storia 
ottocentesca mi permetto di rinviare a Rivoletti 2009, in part. 110-111.



73IL “PRINCIPIO DELL’IMMERSIONE": REALISMO LETTERARIO E STORICISMO IN ERICH AUERBACH

neu sich aufdrängende Erfahrungen aufzunehmen, sich ständig mehr oder weniger schnell 
und radikal wandelt. (Auerbach [1946] 2024, 538, corsivi miei)

[si compie ininterrottamente in noi un processo di formazione e di interpretazione il cui 
soggetto siamo noi stessi. Noi cerchiamo continuamente di dare ordine, interpretandola, alla 
nostra vita col passato, presente e avvenire, col nostro ambiente, col mondo in cui viviamo, 
cosicché essa assume per noi un aspetto complessivo, che tuttavia cambia di continuo, più 
o meno rapidamente e radicalmente, a seconda che siamo costretti, disposti o capaci di 
accogliere le nuove esperienze che ci sollecitano.] (Auerbach [1946] 1992, 333, corsivi miei)

Riferimenti Bibliografici

Auerbach, Erich, [1929a] 2001. Dante als Dichter der irdischen Welt, 2. Auflage 
mit einem Nachwort von Kurt Flasch, Berlin – New York, De Gruyter.

Auerbach, Erich, [1929a] 1999. «Dante, poeta del mondo terreno», in Id., Studi 
su Dante, prefazione di Dante Della Terza, Milano, Feltrinelli, 1999, 3-161.

Auerbach, Erich, [1929b] 2018. «Entdeckung  Dantes  in  der  Romantik», Deutsche 
Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geisteswissenschaft 7, 682-
693 (ora in Auerbach [1967] 2018, 172-179).

Auerbach, Erich, [1929b] 1970. «La scoperta di Dante nel Romanticismo», in 
Auerbach 1970, 41-52.

Auerbach, Erich, [1932] 2018. «Vico und Herder», in Auerbach [1967] 2018, 
216-225.

Auerbach, Erich, [1932] 2022. «Vico e Herder», in Auerbach 2022, 133-152.
Auerbach, Erich, [1938] 2016. «Figura (1938)», in Balke, Friedrich / Engelmeier, 

Hanna (ed.), 2016. Mimesis und Figura. Mit einer Neuausgabe des Figura-
Aufsatzes von Erich Auerbach, Paderborn, Fink, 121-188.

Auerbach, Erich, [1946] 2024. Mimesis. Dargestellte Wirklichkeit in der 
abendländischen Literatur, hg. und mit einer editorischen Notiz und 
ideengeschichtlichen Überlegungen versehen von Matthias Bormuth und 
Olaf Müller, Tübingen, Narr/Francke/Attempto.

Auerbach, Erich, [1946] 1992. Mimesis. Il realismo nella letteratura occidentale, 
con un saggio introduttivo di Aurelio Roncaglia, tr. it. di Alberto Romagnoli 
e Hans Hinterhäuser, Torino, Einaudi, 2 voll.

Auerbach, Erich, 1951. Vier Untersuchungen zur Geschichte, Bern, Francke.
Auerbach, Erich, [1952] 2018. «Philologie der Weltliteratur», in Auerbach 

[1967] 2018, 291-299.
Auerbach, Erich, [1952] 2022. «Filologia della Weltliteratur», in Auerbach 

2022, 55-72.
Auerbach, Erich, 1953. «Epilegomena zu Mimesis», Romanische Forschungen 

65, 1-18.
Auerbach, Erich, [1953] 2022. «Epilegomena a Mimesis», in Auerbach 2022, 73-92.



74 CHRISTIAN RIVOLETTI

Auerbach, Erich, 1958. Literatursprache und Publikum in der lateinischen 
Spätantike und im Mittelalter, Bern, Francke.

Auerbach, Erich, [1958] 2018. Lingua letteraria e pubblico nella tarda antichità 
latina e nel Medioevo, tr. it. di Fausto Codino, Milano, Feltrinelli.

Auerbach, Erich, 2007. La corte e la città. Saggi sulla storia della cultura 
francese, introduzione di Mario Mancini, tr. it. di Giorgio Alberti, Anna 
Maria Carpi e Vittoria Ruberl, Roma, Carocci.

Auerbach, Erich, 1970. San Francesco, Dante, Vico ed altri saggi di filologia 
romanza, Bari, De Donato.

Auerbach, Erich, 2010. Romanticismo e realismo e altri saggi su Dante, Vico 
e l’Illuminismo, a cura di Riccardo Castellana e Christian Rivoletti, Pisa, 
Edizioni della Normale.

Auerbach, Erich, 2014. Kultur als Politik. Aufsätze aus dem Exil zur Geschichte 
und Zukunft Europas (1938-1947), herausgegeben von Christian Rivoletti, 
aus dem Türkischen von Christoph K. Neumann, Konstanz, Konstanz 
University Press.

Auerbach, Erich, [1967] 2018. Gesammelte Aufsätze zur romanischen 
Philologie, herausgegeben und ergänzt um Aufsätze, Primärbibliographie 
und Nachwort von Matthias Bormuth und Martin Vialon, Tübingen, Narr-
Francke-Attempto.

Auerbach, Erich, 2022. Letteratura mondiale e metodo, con un saggio di 
Guido Mazzoni, tr. it. di Vittoria Ruberl e Simone Aglan-Buttazzi, Milano, 
Nottetempo.

Auerbach, Erich, 2025. Letteratura, guerra e storia dell’Europa. Saggi dall’esilio 
(1938-1947), a cura e con un saggio introduttivo di Christian Rivoletti, tr. it. 
di Rosita D’Amora, Marco Menicacci e Massimo Panza, Venezia, Marsilio, 
in corso di pubblicazione.

Bertoni, Federico, 2022. «Erich Auerbach», in International Lexicon of 
Aesthetics, URL: https://lexicon.mimesisjournals.com/archive/2022/spring/
Auerbach.pdf; DOI: 10.7413/18258630109, consultato il 12/06/2024.

Gebauer, Gunter / Wulf, Christoph, 1992. Mimesis. Kultur – Kunst – 
Gesellschaft, Reinbek, Rowohlt.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, 1970. Vorlesungen über die Ästhetik (Werke, 
vol. XV), herausgegeben von Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel, 
Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, 1997. Estetica, a cura di Nicolao Merker, 
introduzione di Sergio Givone, Torino, Einaudi.

Konuk, Kader, 2010. East- West Mimesis. Auerbach in Turkey, Stanford 
(California), Stanford University Press.

Mancini, Mario, 2015. Stilistica Filosofica. Spitzer, Auerbach, Contini, Roma, 
Carocci, 2015.

Marx, Peter W., 2012. Handbuch Drama: Theorie, Analyse, Geschichte, 
Stuttgart – Weimar, Metzler.



75IL “PRINCIPIO DELL’IMMERSIONE": REALISMO LETTERARIO E STORICISMO IN ERICH AUERBACH

Mazzoni, Guido, 2007. «Auerbach: una filosofia della storia», Allegoria 56, 
80-101.

Mazzoni, Guido, 2022. «Il paradosso di Auerbach», in Auerbach 2022, 9-52.
Meinecke, Friedrich, 1936. Die Entstehung des Historismus, München – Berlin, 

Oldenbourg, 2 voll.
Nykl, Alois Richard, 1947. «Review to Mimesis; dargestellte Wirklichkeit in der 

abendländischen Literatur; eine Geschichte des abendländischen Realismus 
als Ausdruck der Wandlungen in der Selbstanschauung des Menschen by 
Erich Auerbach», Speculum 22 (3), 461.

Orlando, Francesco, 2009. «Codici letterari e referenti di realtà in Auerbach», 
in Castellana, Riccardo (ed.), 2009. La rappresentazione della realtà. Studi 
su Erich Auerbach, Roma, Artemide, 17-62.

Petersen, Jürgen H., 2000. Mimesis - Imitatio - Nachahmung. Eine Geschichte 
der europäischen Poetik, München, Fink.

Porter, James I., 2025. «La teoria del sublime secondo Auerbach», Polythesis 
7, 25-45.

Rivoletti, Christian, 2007. «Postfazione a Romanticismo e realismo», Allegoria 
56, 28-35.

Rivoletti, Christian, 2009. «Auerbach inedito. Sull’influsso del metodo 
storico ed ermeneutico di Vico», in Castellana, Riccardo (ed.), 2009. La 
rappresentazione della realtà. Studi su Erich Auerbach, Roma, Artemide, 
101-120.

Rivoletti, Christian 2014. Ariosto e l’ironia della finzione. La ricezione letteraria 
e figurativa dell’Orlando furioso in Francia, Germania e Italia, Venezia, 
Marsilio.

Rivoletti, Christian, 2017. «Attualità, politica e storia nei saggi dell’esilio 
turco di Erich Auerbach», in Cordibella, Giovana (ed.), Erich Auerbach e la 
tradizione europea, fascicolo tematico di Intersezioni XXXVII (3), 381-396.

Rivoletti, Christian, 2021. «Dal particolare all’universale: sulla ricezione 
di Dante nel romanticismo tedesco», in Brambilla, Simona / Mazzoni, 
Luca (ed.), Dante fra Italia ed Europa nell’Ottocento, Atti dei Seminari 
Internazionali Per Dante verso il ’21 (Milano, novembre 2018 - luglio 2020), 
Milano, Biblioteca Ambrosiana, 61-101.

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph, [1803] 2015. Ueber Dante in 
philosophischer Beziehung, digitale Edition von Jochen A. Bär, Vechta 
(consultato online in http://www.zbk-online.de/texte/A0027.htm, in data 
24/02/2021).

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph, [1803] 1994. Dante sotto l’aspetto 
filosofico, in Frigo, Gian Franco / Vellucci, Giuseppe, 1994. Unità o dualità 
della «Commedia». Il dibattito su Dante da Schelling ad Auerbach, con testi 
di F.W.J. Schelling e F. Bouterwek, Firenze, Olschki.

Spitzer, Leo, 1948. Linguistics and Literary History, Princeton (New Jersey), 
Princeton University Press.



76 CHRISTIAN RIVOLETTI

Spitzer, Leo, 1975. Critica stilistica e semantica storica, a cura e con una 
presentazione di Alfredo Schiaffini, Bari, Laterza.

Tortonese, Paolo, 2023. «Auerbach pris au sérieux», Revue d‘Histoire littéraire 
de la France 123 (2), 269-282.

Zehm, Günter, 2007. Maske und Mimesis. Eine kleine Philosophie der Medien, 
Schnellroda, Antaios.


