Polythesis 7 (2025), 77-91
ISSN 2723-9020 (on-line); ISBN 979-12-5704-037-6
<https://rivisteopen.unimc.it/index.php/polythesis/>

Der ,Realismusbegriff in Auerbachs Mimesis
als Symptom der Paradoxien eines liberalen
Weltliteraturdiskurses

CAROLINE MANNWEILER
https://orcid.org/0009-0001-6082-5691
Johannes Gutenberg-Universitat Mainz

Abstract

The article undertakes a reading of Auerbach’s Mimesis against the background of his
remarks on world literature and world philology. These are first discussed with recourse to
Goethe’s concept of world literature as elements of a liberal discourse on world literature,
in order to then show how Auerbach works through certain shortcomings of this discourse
in Mimesis. In the process, Auerbach’s concept of realism emerges as a way of inscribing
a political dimension into philological activity that specifies the future-oriented tendency
inherent in liberal world literature discourse.

Der folgende Beitrag unternimmt den Versuch, sich dem Realismusbegriff
in Auerbachs Mimesis iiber den ,Umweg* des Weltliteraturkonzepts zu nahern.
Ein solcher Ansatz kann naturgemifS nicht mehr als eine neue Perspektivierung
des Problems liefern. Er erscheint aber insofern plausibel und aussichtsreich
als Auerbach selbst, vor allem mit seiner Studie ,,Philologie der Weltliteratur®,
auf den Weltliteraturbegriff zuriickgegriffen und zu dessen Ausformung
beigetragen hat. Diese Koinzidenz ist der Forschung gewiss nicht verborgen
geblieben und insbesondere seit der von Edward Said eingeleiteten und
ubersetzten englischen Ausgabe von ,,Philologie der Weltliteratur® (Auerbach
[1952] 1969) wurde Auerbach auch in der fiir den Weltliteraturdiskurs sehr

© 2025, The Author(s). This is an open access article, free of all copyright, that anyone can freely read, download, copy,
distribute, print, search, or link to the full texts or use them for any other lawful purpose. This article is made available
under a Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License, which permits unrestricted use, distribution,
and reproduction in any medium, provided that appropriate credit to the original work is given, and changes - if any - are
indicated; if the material has been remixed, transformed, or built upon, the new contributions must be distributed under
the same license as the original. POLYTHESIS is a journal published by eum, Edizioni Universita di Macerata, Italy.



78 CAROLINE MANNWEILER

einflussreichen anglophonen Forschung stark rezipiert. Produktiv wurden dabei
nicht zuletzt solche Studien, die die Exilsituation Auerbachs zum Zeitpunkt der
Abfassung von Mimesis thematisierten, womit neue Lektiiren des Werkes und
Recherchen zu Auerbachs biographischem Kontext einhergingen (u.a. Apter
2003, Konuk 2010). Ohne die Fiille der Studien hier exhaustiv restimieren
zu konnen, ldsst sich dennoch festhalten, dass Auerbachs Mimesis mitunter
als Beleg fiir ein eher eurozentristisch-kanonisches Weltliteraturkonzept
gelesen wurde, mitunter aber auch als tendenziell positiv zu bewertendes
Beispiel fiir Texte, die mit dem Weltliteraturkonzept in Verbindung zu bringen
sind. Implizite Grundlage beider Tendenzen scheint dabei die Auffassung
zu sein, dass Mimesis nicht lediglich eine Abhandlung tiber Realismus bzw.
» Wirklichkeitsdarstellung in der abendlandischen Literatur® darstellt,
sondern gleichzeitig eine Summe, einen Kanon, moglicherweise auch einen
sehr personlichen ,Kanon® europdischer Literatur, wie es Auerbach ja selbst
durchaus eingeraumt hat (vgl. Auerbach 1953, 18). Dass Mimesis tatsachlich
die allermeisten hochkanonischen Autoren europdischer Literatur mal mehr
mal weniger ausfiihrlich behandelt, auch wenn das Don Quijote-Kapitel erst
nachtriglich hinzugefiigt wurde, steht dabei aufler Frage. Weniger klar ist
jedoch, wie die Beziige zwischen Mimesis und Auerbachs u.a. in ,,Philologie
der Weltliteratur® entwickeltem Weltliteraturbegriff zu beschreiben sind,
zumal sich die bisherigen Forschungen selten um eine ausfiihrliche Explikation
dieses Begriffs bei Auerbach bemiiht haben. Dies hat zweifelsohne auch damit
zu tun, dass der Weltliteraturbegriff generell unterbestimmt und schwer zu
definieren bleibt, selbst wenn fir die jiingeren Forschungen Konsens sein
diirfte, dass Weltliteratur weder als blofler Kanon von Werken zu verstehen
ist noch als enzyklopddische Summe aller Literaturen (vgl. u.a. Damrosch
2003, 281; Moretti 2000, 55; Steinmetz 1985, 2). Eine alternative, weithin
gebrauchliche Definition des Weltliteraturbegriffs steht jedoch nach wie vor
aus, weshalb an dessen analytischer Kraft berechtigte Zweifel angemeldet
werden konnen. Soll er dennoch, wie in folgendem Beitrag, in analytischer
Absicht eingesetzt werden, so erscheint es umso mehr nétig, zumindest als
Arbeitshypothese einen bestimmten Begriff von Weltliteratur vorzuschlagen,
auf dessen Grundlage eine Lektire von Mimesis stattfinden kann. Daher soll
im Folgenden ein liberaler Weltliteraturbegriff oder vielmehr -diskurs skizziert
werden, der gewiss nicht in Ginze auf Auerbachs Werk anwendbar ist, als
Ausgangspunkt fir eine Diskussion aber niitzlich ist. Grundthese ist dabei, dass
Auerbachs Mimesis nicht zuletzt als Auseinandersetzung mit den Leerstellen
eines liberalen Weltliteraturdiskurses begriffen werden kann.



DER ,REALISMUSBEGRIFF* IN AUERBACHS MIMESIS ALS SYMPTOM DER PARADOXIEN 79

1. Auerbach, Goethe und der liberale Weltliteraturdiskurs

Bislang wurde ein liberaler Weltliteraturbegriff nicht ausfithrlich theoretisiert,
eine interessante Thematisierung findet sich jedoch in einem Gesprach zwischen
zwei eminenten Vertretern der Weltliteraturstudien, nimlich Pheng Cheah und
David Damrosch. In diesem Gesprich stehen sich, laut Cheah, ein ,radikaler*
und ein ,liberaler* Weltliteraturbegriff gegeniiber, wobei ersterer von Cheah,
letzterer von Damrosch reprisentiert wird, auch wenn dieser fiir sich selbst
das Adjektiv ,progressiv‘ bevorzugt, welches er zugleich als beiden Richtungen
gemein vorschlagt. Cheah konturiert den liberalen Weltliteraturbegriff dabei in
Anlehnung an Modernitits- und Globalisierungskonzepte als vor allem raumlich
orientierten Begriff, dessen ,,minimal normativity“ (Cheah / Damrosch 2023,
9) in der Uberschreitung nationaler, territorialer Grenzen liege. Diesem stellt
er einen ,radikalen‘, zeitlich orientierten Weltliteraturbegriff entgegen, dessen
Normativitit sich aus dem Transzendieren ,endlicher Partikularitit® ergebe.
Einem ublichen Rezeptionsmuster im anglophonen Raum folgend, situiert
Cheah Goethe und Auerbach in diesem zeitlich orientierten Weltliteraturbegriff,
wobei er Goethe ein ,spiritualistisches Projekt“ (Cheah / Damrosch 2023,
9) unterstellt, und Auerbach eine zwingende Verkniipfung von Weltliteratur
und einer Teleologie von Weltgeschichte. Wiewohl diese Zuordnungen
Cheahs zweifellos Aspekte von Goethes und Auerbachs Weltliteraturkonzept
erfassen, soll im Folgenden der Versuch unternommen werden, Goethes und
Auerbachs ,Weltliteratur® in Hinblick auf einen liberalen Weltliteraturdiskurs
zu kontextualisieren. Ziel ist es dabei nicht, beide Autoren einem konsistenten
Theoriegebiude zuzuordnen, sondern ein Feld an moglichen Auflerungen, einen
Diskurs zu skizzieren, dessen innere Spannungen gerade fiir die Analyse von
Mimesis und ,,Philologie der Weltliteratur® fruchtbar gemacht werden kénnen.

,»Esist Zeitsich zu fragen, welchen Sinn das Wort Weltliteratur, in Goethescher
Weise auf das Gegenwirtige und das von der Zukunft zu Erwartende bezogen,
noch haben kann.“ (Auerbach [1952] 2018, 291) Mit diesem Satz beginnt
Auerbach seine Studie ,,Philologie der Weltliteratur® und setzt damit sogleich
interessante Akzente: Nicht nur beruft er sich auf Goethe, sondern er attestiert
dessen Weltliteraturkonzept, dem er sich durchaus anzuschliefSen scheint,
etwas Gegenwarts- und Zukunftsbezogenes. Damit gehen eine ganze Reihe von
Implikationen einher, u.a. diejenige, dass weder Auerbach noch Goethe unter
Weltliteratur ein Ensemble grof3er, ,zeitloser* Werke verstehen (vgl. auch Grotz
2008, 230-31), die als Ausweis von Stirke fir sich selbst oder auch fiir die
ihnen zugeordneten Kulturen stehen. Eine solche Auffassung von Weltliteratur,
die natiirlich insbesondere in kolonialen Kontexten virulent war, betont
gerade nicht den Gegenwartsbezug der Literatur und widerspricht damit der
Grundtendenz, die Auerbach bei Goethe ausmacht. Tatsachlich lassen sich aus
dessen Auflerungen zu Weltliteratur immer wieder deutliche Gegenwartsbeziige



80 CAROLINE MANNWEILER

erkennen, die Weltliteratur als etwas ,gerade Passierendes‘ kennzeichnen.
Reprasentativ fiir viele ahnliche AufSerungen sei dabei folgende zitiert:

Die Mittheilungen, die ich aus franzosischen Zeitblattern gebe, haben nicht etwa allein
zur Absicht, an mich und meine Arbeiten zu erinnern, ich bezwecke ein Hoheres, worauf
ich vorldufig hindeuten will. Uberall hort und lies't man von dem Vorschreiten des
Menschengeschlechts, von den weiteren Aussichten der Welt- und Menschenverhiltnisse.
Wie es auch im ganzen hiemit beschaffen seyn mag [...], will ich doch von meiner Seite
meine Freunde aufmerksam machen, daf ich iiberzeugt sei, es bilde sich eine allgemeine
Weltliteratur, worin uns Deutschen eine ehrenvolle Rolle vorbehalten ist. (Goethe FA T 22,
356)

Warum man nun eine solche Weltliteraturauffassung, der offensichtlich
ein ,progressives’ Moment eingeschrieben ist, als ,liberal kennzeichnen sollte,
erschliefSt sich gewiss nicht auf den ersten Blick. Geht man aber etwas tiefer
in den Zeugnissen, so erschlief$t sich die Bezeichnung durchaus. Denn gerade
die von ihm erwihnten Zeitungen, allen voran Le Globe, deren Lektiire seine
Rede von Weltliteratur befordert hat (vgl. Hamm 1998), beschreibt Goethe
erstens als ,liberal* und zweitens als ,politisch® und d.h. ,gegenwartsbezogen‘:
»,Die Herrn Globisten schreiben keine Zeile, die nicht politisch ware, d.h.
die nicht auf den heutigen Tag einzuwirken trachtete.“ (Goethe [Notiz
zu den ,Herren Globisten®], zitiert in Hamm 1998, 70). Diese naturlich
keineswegs selbstverstandliche Synonymie von Politik und Gegenwartsbezug
fuhrt dabei in den Kern des ,liberalen® Weltliteraturdiskurses und muss
daher kurz erldutert werden: Vor dem Hintergrund sich beschleunigender
Kommunikation und Handelsmoglichkeiten riickt die Marktlogik bzw. der
,Austausch® zwischen prinzipiell autonomen Individuen an die Stelle zum
einen einer an erbliche Privilegien gebundenen hierarchischen Logik und zum
anderen einer Vertragslogik des Politischen als voluntaristisch betriebene
Aushandlung zwischen Staatsbiirgern. So ldsst sich erkldren, dass die reine
Kommunikation und das per Zeitungsmedium performierte In-Kontakt-Treten
als ,politisch® verstanden werden kann, bzw. die journalistische Tatigkeit, die
fur den Weltliteraturdiskurs unabdingbar ist (vgl. La Manna / Traninger 2023),
als ,politisch® erscheint. Dass diese eigentlich ein Marktgeschehen darstellt
und Marktlogiken ebenso gut als Entpolitisierung oder Nicht-Einlosung des
Politischen verstanden werden konnen, darauf hat Bruno Latour hingewiesen,
wenn er die im 19. Jahrhundert beobachtbare Funktion des Gesellschaftsbegriffs
als ,Ersatz‘ fiir politische Interessenartikulation und -aushandlung markiert
(Latour 2005, 162). Dazu passt, dass die Redakteure der Literaturzeitungen
ihre journalistische Aktivitit in Zeiten parlamentarischer Inaktivitit forcierten,
was fiir eine Trennung der Sphiren und Praktiken spricht, die die Redakteure
aber zugleich im Sinne einer ,gesellschaftlichen® Wirkung zu tiberwinden
hoffen. Dies ist fur das Verstindnis von Goethes Konzept in mehrfacher



DER ,REALISMUSBEGRIFF* IN AUERBACHS MIMESIS ALS SYMPTOM DER PARADOXIEN 81

Hinsicht relevant: Zum einen rekurriert auch Goethe auf ,Gesellschaft® bzw.
ein ,gesellschaftlich Wirken, das er als Ziel der Weltliteratur ausgibt:

Wenn wir eine europdische, ja eine allgemeine Weltliteratur zu verkiindigen gewagt haben,
so heif$t dieses nicht dafs die verschiedenen Nationen von einander und ihren Erzeugnissen
Kenntnis nehmen, denn in diesem Sinne existiert sie schon lange, setzt sich fort und erneuert
sich mehr oder weniger; nein! hier ist vielmehr davon die Rede, daf$ die lebendigen und
strebenden Literatoren einander kennen lernen und durch Neigung und Gemeinsinn sich
veranlafSt finden gesellschaftlich zu wirken. (Goethe FA 125, 79)

Was er damit meint, bleibt nicht von ungefihr vage, jedenfalls bezeichnet
es ein qua Weltliteratur befordertes Wirken der ,Literatoren® jenseits des
Literarischen, das weniger ein konkretes politisches Programm als ein ,Wirken*
im Sinne ,gesellschaftlichen® ,Fortschritts‘ anzuzeigen scheint. Damit steht es
symptomatisch fiir die Uberlagerung von Gesellschaftskonzept, Politikkonzept
und Markt (als Ensemble autonomer Individuen), wie sie im franzosischen
Begriff ,société de marché® greifbar wird (vgl. Rosanvallon 1999). Diese
Uberlagerung entspricht der ausgleichenden Haltung (vgl. Leonhard 2001), die
den Liberalismus der Epoche prigt, der zwar alte Privilegien dezidiert nicht
wiederbeleben mochte, vor radikal-revolutiondren Auseinandersetzungen
jedoch ebenso warnt, womit sich der Fokus auf gesellschaftlichen Fortschritt
und Reformen geradezu aufdriangt. Diese Goethes Haltung sehr gut
umschreibende Richtung des Liberalismus erweist sich auflerdem fiir dessen
Auffassung transnationaler Verstindigung als pragend: Denn auch diese scheint
Goethe im Einklang mit liberalen Pramissen dhnlich einem Marktgeschehen
als einem Austauschparadigma unterworfen zu konzipieren, das tendenziell
pazifizierende Effekte zeitigt — jedenfalls idealerweise. Denn ebenso wie
im innergesellschaftlichen Bereich ist auch in Bezug auf transnationale
Verstindigung im liberalen Paradigma nicht von konkretem Interessenausgleich
die Rede, sondern eher von Kontaktphdnomenen zwischen analog zu Individuen
verstandenen autonomen Nationen. Insofern sind Goethes Auffassungen nicht
nur liberale Grundhaltungen eingeschrieben, sondern auch deren Grenzen, die
im Weltliteraturdiskurs immer wieder aufscheinen: So lasst sich eine prinzipiell
positive Aufnahme der aufkommenden Weltliteratur bei Goethe feststellen, die
im Sinne einer liberalen Haltung Handelsverkehr, Kommunikation, geistigen
Austausch und Harmonisierung von Gegensitzen zusammendenkt:

Es ist schon einige Zeit von einer allgemeinen Weltliteratur die Rede und zwar nicht mit
Unrecht: denn die saimmtlichen Nationen, in den furchterlichsten Kriegen durcheinander
geschiittelt, sodann wieder auf sich selbst einzeln zuriickgefiihrt, hatten zu bemerken, daf$
sie manches Fremdes gewahr worden, in sich aufgenommen, bisher unbekannte geistige
Bediirfnisse hie und da empfunden. Daraus entstand das Gefiihl nachbarlicher Verhiltnisse,
und anstatt daf$ man sich bisher zugeschlossen hatte, kam der Geist nach und nach zu dem
Verlangen, auch in den mehr oder weniger freyen geistigen Handelsverkehr mit aufgenommen
zu werden. Diese Bewegung wihrt zwar erst eine kurze Weile, aber doch immer lang genug,



82 CAROLINE MANNWEILER

um schon einige Betrachtungen dartiber anzustellen, und aus ihr bald moglichst, wie man es
im Waarenhandel ja auch thun mufS, Vortheil und Genuf$ zu gewinnen. (Goethe FA 122, 870)

Andere Auflerungen jedoch legen nahe, dass es sich bei Weltliteratur
eben doch um ein Marktgeschehen handele, dessen progressive Kraft nicht
tiberbewertet werden sollte:

Wenn nun aber eine solche Weltliteratur, wie bey der sich immer vermehrenden Schnelligkeit
des Verkehrs unausbleiblich ist, sich nichstens bildet, so diirfen wir nur nicht mehr und
nichts anders von ihr erwarten als was sie leisten kann und leistet. [...] was der Menge
zusagt, wird sich granzenlos ausbreiten und wie wir jetzt schon sehen sich in allen Zonen
und Gegenden empfehlen; [...] Die Ernsten mussen deshalb eine stille, fast gedriickte Kirche
bilden, da es vergebens wire der breiten Tagesfluth sich entgegen zu setzen; standhaft
aber muf$ man seine Stellung zu behaupten suchen bis die Stromung vortiber gegangen ist.
(Goethe FA 122, 866f.)

Und in dhnlich abgeschwichter Version erscheinen die Wirkungen der
Weltliteratur in Bezug auf die transnationale Verstindigung, wenn Goethe
zwar einerseits feststellt, dass der schnellere Kontakt hilfreich bleibt:

[...] daraus nur kann endlich nur die allgemeine Weltliteratur entspringen, daf die Nationen
die Verhiltnisse aller gegen alle kennen lernen [...]. Auch dieses wird zu der immer mehr
umgreifenden Gewerks- und Handelsthitigkeit auf das wirksamste beytragen; denn aus
uns bekannten tbereinstimmenden Gesinnungen entsteht ein schnelleres, entschiedenes
Zutrauen. Dagegen wenn wir mit entschieden anders denkenden Personen im gemeinen
Leben zu verkehren haben, werden wir einerseits vorsichtiger, anderseits aber duldender
und nachsichtiger zu seyn, uns veranlafst finden. (Goethe FA 122, 868)

An eine wirklich nachhaltig friedenschaffende Wirkung durch Weltliteratur
scheint jedoch auch Goethe nicht zu glauben, wenn er niichtern formuliert,
dass ,,zwar nicht zu hoffen [sei], daf$ ein allgemeiner Friede dadurch sich
einleite, aber doch dafs der unvermeidliche Streit nach und nach lafSlicher
werde, der Krieg weniger grausam, der Sieg weniger iibermiithig“ (Goethe FA
122, 433f.). — Hier nun lasst sich ohne Miihe ein Bogen zu Auerbach schlagen,
der in Uberraschend dhnlich klingendem Wortlaut tiber Weltliteratur festhalt:
»sie mag auch wohl dazu beitragen, daf$ wir gefafster aufnehmen, was uns
geschieht, und unsere Gegner nicht allzu unverstandig hassen, auch wenn es uns
aufgegeben ist, sie zu bekampfen.“ (Auerbach [1952] 2018, 294) Weltliteratur
als Volkerverstindigung ist hier als Horizont noch gegeben, die Schwiche des
liberalen Austausch- und Kontaktparadigmas jedoch bereits deutlich erkennbar:

Von geistigem Austausch, von Veredlung der Sitte und von Volkerversohnung ist nicht
mehr die Rede. [...] Allein auf Gesittung und Versohnung im Ganzen hat diese Art von
Anndherung wenig Wirkung; vor dem Sturm der Interessengegensitze und der dann
einsetzenden Propaganda zerstiuben ihre Ergebnisse augenblicklich. [...] Im tibrigen aber
ist [...] die Angleichung der Kulturen schon weiter gediehen, als es einem Humanisten
Goethescher Priagung lieb sein konnte, ohne dafS sich doch verniinftige Aussicht zeigte, die



DER ,REALISMUSBEGRIFF* IN AUERBACHS MIMESIS ALS SYMPTOM DER PARADOXIEN 83

trotzdem bestehenden Gegensatze anders zu losen als durch Machtprobe. (Auerbach [1952]
2018, 293)

Gewiss ist bei diesen Aussagen Auerbachs die zwischen ihm und Goethe
liegende historische Erfahrung in Rechnung zu stellen. Eine gewisse
Niichternheit ob der volkerverstindigenden Kraft der Weltliteratur war
aber, wie gesehen, auch Goethe nicht fremd, so dass beide Autoren als luzide
Vertreter eines liberalen Weltliteraturdiskurses gelten konnen. Luzide deshalb,
weil ihnen die Grenzen der harmonisierenden Funktion von Weltliteratur nicht
entgehen, liberal deshalb, weil sie relativ gelassen mit diesen Grenzen umgehen.
Symptomatisch fiir diese Haltung sind dabei solche Aussagen, in denen das
Problematische der Weltliteratur deutlich wird, ein Abricken von ihr aber
zugleich nicht in Betracht zu kommen scheint:

Ich bin tberzeugt dafs eine Weltliteratur sich bilde, dafd alle Nationen dazu geneigt sind
und deshalb freundliche Schritte thun. [...] Der englischen Springflut brauchen wir nicht
nachzuhelfen, was aus dieser Uberschwemmung wird miissen wir abwarten. (Goethe,
Konzept, WA IV 42, 28).

Dies sind aber schon die Folgen der anmarschierenden Weltliteratur, und man kann sich
hier ganz allein dadurch trosten, dafs, wenn auch das Allgemeine dabei tibel fahrt, gewifs
Einzelne davon Heil und Segen gewinnen werden |...] (Goethe FA II 11, 99).

Trotz zum Teil verheerender Urteile tiber das Ausbreiten von Mediokritit
und sonstigen unangenehmen Nebeneffekten der Marktdynamiken ergeht sich
Goethe nicht in reaktiondrer Abscheu, sondern begleitet die Entwicklungen
aufmerksam. Nicht wesentlich anders verhilt es sich im Falle Auerbachs:

Die hier vertretene Vorstellung von Weltliteratur als mannigfaltigem Hintergrund eines
gemeinsamen Geschicks hofft nicht mehr etwas bewirken zu konnen, was doch geschieht,
aber anders geschieht, als man es hoffte; sie nimmt die sich vollziehende Standardisierung
der Erdkultur als unentrinnbar. (Auerbach [1952] 2018, 293-94)

Und damit wire der Gedanke der Weltliteratur zugleich verwirklicht und zerstort. (Auerbach
[1952] 2018, 291)

Mit grofser Klarheit formuliert Auerbach die Paradoxien der Weltliteratur,
ohne sie jedoch rundweg abzulehnen oder sich ihr zu entziehen. Dies lasst sich
im Riickgriff auf einen liberalen Weltliteraturdiskurs auch durchaus erklaren,
ist doch die Entwicklung zu Standardisierung und transnationaler Verbreitung
Teil des kommunikativen und handelsmafSigen Austauschs, der die liberale
Auffassung des Konzepts von Beginn an begleitet:

Reichthum und Schnelligkeit ist was die Welt bewundert und wornach jeder strebt;
Eisenbahnen, Schnellposten, Dampfschiffe und alle mogliche Facilititen der Communication
sind es worauf die gebildete Welt ausgeht, sich zu tiberbieten, zu tiberbilden und dadurch in
der Mittelmafigkeit zu verharren. Und das ist ja auch das Resultat der Allgemeinheit, dafs
eine mittlere Cultur gemein werde [...]; (Goethe WA IV 39, 216)



84 CAROLINE MANNWEILER

Will man an dieser ,Kommunikation®, diesem ,Fortschritt® teilhaben oder ithn
jedenfalls nicht als Abweg brandmarken, dem durch eine Riickkehr zu fritheren
Verhiltnissen zu entkommen sei, so bleibt nur der Weg, sie zu begleiten. Dies
ist natiirlich alles andere als blinder Fortschrittsgeist, es ist aber doch eine
bewusste Entscheidung und Haltung, wie auch aus Auerbachs Formulierung
hervorgeht: Denn die Standardisierung wird nicht als ,unentrinnbar® postuliert
oder als inakzeptabel bekampft, sie wird als ,,unentrinnbar genommen*, d.h.
man entscheidet sich dafiir, mit der Zeit gehen zu miissen. Zugleich wird aber
sowohl bei Goethe als auch bei Auerbach deutlich, dass dieses Mit-der-Zeit-
Gehen keine Anpassung an die reinen Marktlogiken bedeutet. Stattdessen
halten beide an einem eher ,elitiren‘ Verstindnis von Literatur fest, ohne
diesem und entsprechenden weltliterarischen Betdtigungen noch eine grofde
Relevanz beimessen zu kénnen, angesichts der von ihnen selbst beobachteten
Tendenzen. Auch dieses Festhalten ist aber bezeichnend fir den liberalen
Weltliteraturdiskurs, der das Privileg, sich mit schoner Literatur beschaftigen
zu durfen, nicht antastet — auch wenn er es als solches, d.h. als tendenziell
nur wenigen vorbehaltene, in der Masse unwirksame Tatigkeit erkennt.
Daher ergeben sich folgende Einschitzungen der eigenen Tatigkeit als nur
wenigen vermittelbares, weithin zweckloses, aber dennoch wiinschenswertes
Unterfangen:

LafS uns soviel als moglich an der Gesinnung halten in der wir herankamen, wir werden, mit
vielleicht noch wenigen, die Letzten seyn einer Epoche die sobald nicht wiederkehrt. (Goethe
WA IV 39, 216).

Kann, bei ganz verinderten Umstinden und Aussichten, eine solche Tiatigkeit mit Sinn
fortgesetzt werden? Die blofSe Tatsache, daf$ sie fortgesetzt wird, ja sogar sich immer noch
ausdehnt, besagt nicht viel. Was einmal Gewohnheit und Einrichtung geworden ist, lduft
noch lange weiter; zumal selbst diejenigen, die eine eingreifende Veranderung der allgemeinen
Lebensvoraussetzungen bemerken und in ihrer ganzen Bedeutung erkennen, darum langst
noch nicht bereit und oft auch gar nicht fihig sind, die praktischen Folgerungen aus ihrer
Erkenntnis zu ziehen. [...] Wenn die Zukunftsgedanken, mit denen ich begann, einige
Berechtigung besitzen, so ist die Aufgabe, das Material zu sammeln und zu einheitlicher
Wirkung zu bringen, dringend. Denn gerade wir sind noch, wenigstens grundsatzlich, in der
Lage, die Aufgabe zu erfiillen. (Auerbach [1952] 2018, 292-93)

Abermals sind die Parallelen zwischen beiden Autoren bemerkenswert, bis
hin zu ihrem geteilten Empfinden, in Bezug auf ihren Umgang mit Literatur
Jletzten Generationen® anzugehoren. Dieses Empfinden paart sich jedoch nur bei
Auerbach mit einer Selbstverpflichtung bzw. dem Auferlegen einer Mission zur
Rettung einer sonst verlorengehenden Kompetenz (vgl. Auerbach [1952] 2018,
293). Wobei auch im Falle Auerbachs ,Verpflichtung® nicht ganz das passende
Wort scheint, da die Erfiillung dieser Verpflichtung darin besteht, genau die
Tatigkeit fortzufithren, die ihm ohnehin am meisten Freude bereitet. Sowohl
fir Auerbach als auch fur Goethe diirfen Vergniigen und Neigung als zentrale
Triebfedern ihrer Titigkeit angenommen werden, normative Dimensionen



DER ,REALISMUSBEGRIFF* IN AUERBACHS MIMESIS ALS SYMPTOM DER PARADOXIEN 85

bleiben hingegen eher dezent — mit wenigen Ausnahmen: Recht eindeutig
normativ argumentieren beide Autoren in Bezug auf die Notwendigkeit,
nationale Perspektiven zu transzendieren:

Jedenfalls aber ist unsere philologische Heimat die Erde; die Nation kann es nicht mehr sein.
[...] Wir miissen, unter veranderten Umstinden, zuriickkehren zu dem, was die vornationale
mittelalterliche Bildung schon besafs: zu der Erkenntnis, daf§ der Geist nicht national ist.
(Auerbach [1952] 2018, 299)

Und erneut nicht unihnlich bei Goethe:

Vielleicht iiberzeugt man sich bald: dafd es keine patriotische Kunst und patriotische
Wissenschaft gebe. Beide gehoren, wie alles Gute, der ganzen Welt an und konnen nur durch
allgemeine, freie Wechselwirkung aller zugleich Lebenden, in steter Riicksicht auf das was
uns vom Vergangenen iibrig und bekannt ist, gefordert werden. (FAT 18, 809)

Im Falle Goethes ist eine Ablehnung der Tendenzen seiner Romantiker-
Zeitgenossen zu berticksichtigen, welche deutsche Kunst, anders als Goethe,
nicht nur befordern wollten, sondern in einem ,patriotischen’ Programm
beschworen (vgl. Birus 1995). Auch Auerbach notiert in seinen Studien zur
deutschen Romantik den Hang, das Partikular-Nationale zu suchen, den er von
Vicos auf das Universale abzielendem Historismus unterscheidet (vgl. Auerbach
[1929] 2018, 174; Auerbach [1949] 2018, 259). Gleichzeitig bezeichnet
Auerbach Sprache und Bildung der eigenen Nation als das Kostbarste
und Unentbehrlichste, was der Philologe ererbt, und ist somit durchaus in
einer romantischen Tradition verankert (vgl. Auerbach [1952] 2018, 299).
Auch Goethe denkt Weltliteratur zu keiner Zeit als Aufhebung ,nationaler
Eigenheiten, sondern ausgehend von diesen als ,freie Wechselwirkung®,
bzw., in der Reformulierung Auerbachs, als ,,wechselseitige Befruchtung
des Mannigfaltigen“ (Auerbach [1952] 2018, 291). Das Auseinanderfallen
der Welt in verschiedene Sprachen und Kulturen ist mithin fur beide ,felix
culpa“ (Auerbach [1952] 2018, 291), was sie von stiarker universalistisch-
kosmopolitischen Tendenzen scheidet. Insofern ist der beobachtete normative
Gestus, der zum Uberschreiten nationaler Grenzen auffordert, der ,minimal
normativity‘, die Cheah fiir den liberalen Weltliteraturdiskurs festhalt, durchaus
verwandt. Doch insbesondere aus Auerbachs Darlegungen geht der Eindruck
hervor, dass das Uberschreiten nationaler Grenzen zwar wesentlich ist, aber das
Problem der Weltliteratur nicht ausreichend erfasst. Um sich diesem zu nahern,
ist daher eine Auseinandersetzung mit einer weiteren recht eindeutig normativ
gefarbten Dimension in Auerbachs ,,Philologie der Weltliteratur notig, und
diese betrifft den ,,geschichtlichen Sinn*.



86 CAROLINE MANNWEILER

2. Mimesis und die Leerstellen eines liberalen Weltliteraturdiskurses

Dem Appell, die Nation als philologische Heimat aufzugeben, geht in
»Philologie der Weltliteratur“ der zumindest indirekt formulierte Appell voraus,
sich der Geschichte zu vergegenwirtigen bzw. den Verlust des ,geschichtlichen
Sinns‘ abzumildern. Was dieser Sinn aber genau meint, ist nicht einfach zu
sagen, zumal klar zu sein scheint, dass er nicht lediglich als Zugehorigkeit zu
einer nationalen Geschichte zu verstehen ist. ,, Was wir sind, das wurden wir in
unserer Geschichte, wir konnen nur in ihr es bleiben und entfalten“ (Auerbach
[1952] 2018, 293). Es fragt sich, wer ist hier wir? Wir Deutsche? Wohl eher
nicht. Wir Europaer? Wir ,Weltbewohner‘? Die Frage ist kaum zu beantworten,
denn das von Auerbach benutzte ,wir¢ scheint keines zu sein, dem ein ,sief
gegeniiberstehen soll, kein ,wir‘, das auf Abgrenzung und Unterscheidung von
anderen aus ist. Trotzdem soll es sich ,seiner’ Geschichte bewusst werden,
womit erstens eine Auswahl aus dem Vergangenen zwingend wird und zweitens
ein Standpunkt eingenommen werden muss, zumal sich Geschichte laut
Auerbach immer auch auf das Gegenwartige bezieht. Damit ist die Frage nach
dem Wir nach wie vor nicht gelost, es lasst sich jedoch eingrenzen, wer zu solch
einem Bewusstsein iiberhaupt fihig ist, denn dies geht sowohl aus ,,Philologie
der Weltliteratur® als auch aus Mimesis hervor: Es sind, mit Auerbach zu reden,
Menschen mit ,,historisch-perspektivischem Sinn“ (Auerbach [1952] 2018,
293). Nimmt man Auerbachs Definition des Historismus aus Mimesis zur
Hand, in der er die Auspriagung dieses Sinns in der zweiten Hailfte des 18.
Jahrhunderts schildert, so wird deutlich, dass tatsachlich nicht sehr viele tiber
diesen Sinn verfugen konnen, ist dazu doch, neben historischer Kenntnis im
engeren Sinne, Kenntnis der ,,Kunst, der Wirtschaft, der materiellen und
geistigen Kultur, in den Tiefen des Alltags und des Volkes*“ (Auerbach [1946]
2015, 412) der jeweiligen Zeiten notig — alles Kenntnisse, die der Philologe laut
Auerbach besitzen sollte, und die tatsachlich nur von wenigen erwartet werden
konnen. Nun ist diese geringe und nach Auerbach vermutlich abnehmende
Zahl an zu historisch-perspektivischer Methode fihigen Menschen sicher ein
Problem, viel wichtiger aber, und nur so lassen sich Sorgen und Appell Auerbachs
erkldren, ist die Tatsache, dass in der Gesamtgesellschaft sogar die Denkbarkeit
bzw. mogliche Relevanz eines solchen geschichtlichen Sinnes abhanden zu
kommen scheint. Und dies scheint fiir Auerbach jenseits der Probleme
philologischer Disziplin, ein dringendes Problem — wire es dies nicht, fiele der
Appell, diesen Sinn zu erhalten, gewiss weniger eindringlich aus. Es muss also
nicht nur im Hinblick auf die Zukunft der Philologie geklart werden, was mit
diesem Sinn abhandenkommt, und warum dieser Verlust so folgenreich ist. Und
hier gibt Auerbachs Realismusbegriff tatsichlich eine interessante Antwort.
Denn der Realismus, den Auerbach priferiert, bzw. als besonders
beschreibungswiirdigen Gegenstand erachtet, ist genau derjenige, der
,geschichtliche® Realitat zu vermitteln vermag. Womit in Mimesis je nach



DER ,REALISMUSBEGRIFF* IN AUERBACHS MIMESIS ALS SYMPTOM DER PARADOXIEN 87

Kapitel bzw. Epoche eine Darstellung gemeint ist, in der die Wirkung
geschichtlicher ,,Krafte“ (Auerbach [1946] 2018, 47) deutlich wird, oder etwas
spater, in der die ,,zeitgenossische alltagliche gesellschaftliche Wirklichkeit auf
dem Grunde der stindigen geschichtlichen Bewegung® (Auerbach [1946] 2018,
480) ,ernst‘ erfasst ist. Was diesen Realismus mithin auszeichnet und wertvoll
machen konnte, ist seine Fahigkeit, die Verdnderbarkeit von Welt zu vermitteln.
Damit unterscheidet sich dieser Realismus und der mit ihm einhergehende
geschichtliche Sinn vom, so Auerbach, deutschen Historismus, der sich mehr
fur den .uberzeitlichen Geist der Geschichte® und das ,,Gewordensein des
Bestehenden® interessiere als fiir die ,,gegenwartig vorhandenen Keime[...] des
konkret Zukiinftigen“ (Auerbach [1946] 2015, 414). Situiert man das Potential
des Auerbach’schen Realismus und geschichtlichen Sinns also in der Vermittlung
von Verdnderbarkeit, so erscheint dieser naturgemifs besonders fiir solche
Schichten attraktiv, deren Position in der Gesellschaft besondere Harten mit
sich bringt. Jedoch konzipiert Auerbach, hier ganz im Liberalen verbleibend,
seinen Realismus keineswegs im Sinne einer Geschichte der Klassenkampfe.
Menschen bleiben fiir ihn primar Individuen, nicht Klassenangehorige, weshalb
Hartmans Charakterisierung von Auerbachs Haltung als ,,urbane, undogmatic
marxism®“ (Hartman 2009, 169; vgl. auch Campe 2014, 70) tiiberaus
nachvollziehbar klingt. Trotzdem beférdert Auerbachs Realismusbegriff eine
Vorstellung von Veranderbarkeit, insofern er Individuen in sozio-6konomischen
Kontexten verortet und vor allem, in dem er diese, jedenfalls qua Darstellung,
in einer horizontalen Ebene auftreten lasst. Der Effekt und, so die These, das
Anliegen des ,ernsten‘ bzw. ,tragischen‘ Realismus, aber auch der Aufthebung
bzw. progressiven Unanwendbarkeit der Stiltrennung, ist es ja gerade, alle
Menschen, egal welchen Standes, ,gleich behandeln zu konnen, und damit
einen fiktionalen Raum zu erzeugen, in dem zumindest prinzipiell alle Positionen
fir alle Teilnehmenden erreichbar sind. Tatsichliche Positionswechsel sind
damit nicht unbedingt wahrscheinlicher, aber méglich oder jedenfalls denkbar,
womit erneut Veranderbarkeit gegeben ist. Allerdings nicht auf dem Weg eines
deterministischen Ablaufs historischer Krifte, sondern auf dem Weg der
Zeitgenossenschaft aller Menschen innerhalb einer Epoche und der Akzeptanz
einer gewissen Gegenseitigkeit. Gerade dies fehlt, laut Auerbach, ja im Realismus
,von oben“ (Auerbach [1946] 2018, 50, 59) der antiken Autoren, in dem zwar
soziale Bedingungen auch ,einfacher* Menschen zur Darstellung gelangen, die
Autoren und das vermutete Publikum diesen gegeniiber aber eine Art von
Immunitit geniefSen, so als ob sie eben nicht die gleiche horizontale Sphare
bewohnen wiirden, als ob sie nicht im vollen Sinne Zeitgenossen wiren und als
konnte das Schicksal dieser Menschen ihre eigene Position nicht wirklich
berithren. Genau dies ist hingegen in Zolas Germinal erreicht, in dem nicht nur
sozio-Okonomische Realitit ,einfacher® Bevolkerung zur Darstellung gelangt,
sondern dies so erfolgt, dass sowohl Autor als auch Publikum davon tangiert
sind und aus der ,Wahrheit* der Darstellung ein ,,Aufruf zum Handeln im Sinne



88 CAROLINE MANNWEILER

einer sozialen Reform® (Auerbach [1946] 2015, 476) erwichst — jedenfalls in
Auerbachs Interpretation. Dass diese Veranderung durchaus auch gegen die
Interessen des Publikums gehen konnte, liegt dabei auf der Hand und wird von
Auerbach auch nicht verschwiegen: Das Erwachen des vierten Standes, dessen
Emanzipation er im Zola-Kapitel begriifSt, nennt er an anderer Stelle neben dem
»Kampf der grofsen Miachte um die Markte® (Auerbach [1946], 2018, 468) als
Gefahr fur die bestehende Ordnung, womit dieses Erwachen nicht nur als
Verinderung, sondern als potentielle Erschiitterung erscheint. Doch tut dies
Auerbachs Lob fiir Zolas Realismus keinen Abbruch, im Gegenteil: Wie ein
roter Faden zieht sich durch Mimesis nicht unbedingt ein Lob fur revolutionare
Umstiirze, aber eine Aufforderung, sich auszusetzen, Zeitgenossenschaft zu
akzeptieren: Deutlich wird dies in der Beschreibung Gregors von Tours, dessen
gelebter Kontakt mit der Breite der Bevolkerung besonders hervorgehoben
wird, deutlich wird dies auch ex negativo in den Aussagen zum hofischen
Roman, der ein Hemmnis im Sinne des Auerbach’schen Realismus (und damit
Geschichtssinnes) darstellt (vgl. Auerbach [1946] 2015, 138), da er eher fiir den
Eskapismus von Eliten steht als fiir die Auseinandersetzung mit historischer
Wirklichkeit. Deutlich wird dies schlieSlich in Auerbachs Kommentar zu
Goethe, dessen Weigerung, sich der sozio-6konomischen, politischen Realitit
anzunehmen, von Auerbach kritisiert, vor allem aber bedauert wird. Denn nicht
nur im Weltliteraturaufsatz erweist sich Auerbach alles in allem als Freund
Goethes: ,,Es ist vollkommen narrisch zu wiinschen, Goethe hitte anders sein
sollen, als er war“ (Auerbach [1946] 2015, 420). So spricht gewiss kein Gegner
Goethes, sondern jemand, der viel Verstindnis fiir dessen Neigungen, Haltungen
und Genie aufbringen kann. Jedoch ist Auerbachs Insistieren auf einem
bestimmten Realismuskonzept, das, wie gesehen, auch eine eminent politische
Dimension birgt, doch nicht zu verkennen. Und obwohl Auerbach in ,,Philologie
der Weltliteratur“ sein eigenes Konzept von Weltliteratur als ,,weniger aktiv,
weniger praktisch und weniger politisch® (Auerbach [1952] 2018, 293) als
Goethes Konzept kennzeichnet, so gilt dies fiir Mimesis, das gewiss als Beispiel
fiir weltphilologische Bemithungen gelesen werden kann, nur bedingt. Vielmehr
zeigt Mimesis ein Ringen mit genau den Paradoxien und Leerstellen, die dem
liberalen Weltliteraturdiskurs eignen: Anders gesagt stellt Mimesis die Frage, ob
Literatur nicht doch in irgendeiner Weise dazu beitragen kann, dass
Interessenkonflikte anders als durch Machtproben gelost werden. Die luzide
Antwortistnatiirlich:nein. Aberwenn Literaturdazubeitriige, Zeitgenossenschaft
im beschriebenen Sinne zu beférdern, und also einen geschichtlichen Sinn, der
widerstrebende Interessen nicht aufheben kann, der aber dazu fiihrt, dass diese
Interessen sich aufeinander beziehen miissen, dann wire schon viel gewonnen.
Genau dies aber attestiert Auerbach dem von ihm beschrieben Realismus und
dem geschichtlichen Sinn, der, wo er herrschte, dazu fihrte, dass ,,auch der
konservativste Politiker genotigt war, auf die politischen Problemstellungen
seiner sozialistischen Gegner Riicksicht zu nehmen, sie zumindest polemisch zu



DER ,REALISMUSBEGRIFF* IN AUERBACHS MIMESIS ALS SYMPTOM DER PARADOXIEN 89

behandeln, was oft ein sehr genaues Eingehen auf sie erforderte“ (Auerbach
[1946] 2015, 41). Das Besorgniserregende am Verlust des ,geschichtlichen
Sinnes* ist somit nicht der Verlust des Wissens uber ,eigene® Geschichte — dies
ahnt auch Auerbach, zumal er zugibt, dass dieser Verlust nur von denen
empfunden werden kann, die dieses Wissen haben, nicht aber von denen, die es
nie hatten (vgl. Auerbach [1952] 293). Es ist der Verlust des Bewusstseins, in
einer gemeinsamen Sphire zu leben, die ein gewisses Mafs an Gegenseitigkeit
zwischen ihren Bewohnern impliziert. Und gegen diesen Verlust, so die These,
schreibt Auerbach in Mimesis an. Ob dieses Unterfangen plausibler ist als
Goethes Vision der Anniherung qua Kontakt, mag dahingestellt bleiben. Das
Bezwingende an Auerbachs Konzept ist aber jedenfalls, dass er eine Wirkung
nicht von bloffem Kontakt erhofft (diese Hoffnung hat sich wie gesehen als
trugerisch entlarvt), sondern dass er diese in ein dsthetisches Konzept einschreibrt,
in eine Wirkung also, die beim Produzieren und Rezipieren von Literatur
befordert wird. Nur so erschliefSt sich die doch einigermafSen bemerkenswerte
Formulierung der ,,weltgeschichtliche[n] Wendung des Stilgefihls* (Auerbach
1953, 4), die der von ihm beschriebene Realismus fiir Auerbach darstellt. Mehr
,politisch-gesellschaftliches® Wirken ldsst sich wohl kaum denken, im

bescheidenen Rahmen der (Welt)Philologie...

Bibliographische Referenzen

Apter, Emily, 2003. «Global Translatio: The ‘Invention’ of Comparative
Literature, Istanbul, 1933», Critical Inquiry 29, 253-281.

Auerbach, Erich [1929] 2018. «Entdeckung Dantes in der Romantik», in
Auerbach, Erich, Gesammelte Aufsitze zur romanischen Philologie,
herausgegeben und ergianzt um Aufsitze, Primarbibliographie und Nachwort
von Matthias Bormuth und Martin Vialon, Tubingen, Francke, 172-179.

Auerbach, Erich, [1933] 2018. «Romantik und Realismus», in Auerbach,
Erich, Gesammelte Aufsitze zur romanischen Philologie, herausgegeben
und ergidnzt um Aufsitze, Primarbibliographie und Nachwort von Matthias
Bormuth und Martin Vialon, Tiibingen, Francke, 283-392.

Auerbach, Erich, [1946] 2015. Mimesis. Dargestellte Wirklichkeit in der
abendlandischen Literatur, Elfte Auflage, Tuibingen, Francke.

Auerbach, Erich, [1949] 2018, «Vico and aesthetic historism», in Auerbach,
Erich, Gesammelte Aufsditze zur romanischen Philologie, herausgegeben
und ergianzt um Aufsitze, Primarbibliographie und Nachwort von Matthias
Bormuth und Martin Vialon, Tiibingen, Francke, 257-264.

Auerbach, Erich, [1952] 2018. «Philologie der Weltliteratur», in Auerbach,
Erich, Gesammelte Aufsitze zur romanischen Philologie, herausgegeben



90 CAROLINE MANNWEILER

und ergdanzt um Aufsitze, Primarbibliographie und Nachwort von Matthias
Bormuth und Martin Vialon, Tiuibingen, Francke, 291-299.

Auerbach, Erich, [1952] 1969. «Philology and Weltliteratur», translated and
with an Introduction by Maire Said and Edward Said, The Centennial
Review 13 (1), 1-17.

Auerbach, Erich, 1953. «Epilegomena zu Mimesis». Romanische Forschungen
65 (1-2), 1-18.

Birus, Hendrik, 1995. «Goethes Idee der Weltliteratur. Eine historische
Vergegenwirtigung», in Schmeling, Manfred (ed.), 1995. Weltliteratur
heute. Konzepte und Perspektiven, Wiirzburg, Konigshausen & Neumann,
5-28.

Campe, Rudiger, 2024. «Passio und Figura bei Erich Auerbach. Geschichte
Europas, Welt der Kulturen», in Lemke, Anja (ed.), 2024. ,,Leib der Zeit*.
Ansdtze und Fortschreibungen Erich Auerbachs, Gottingen, Wallstein, 57-81.

Cheah, Pheng / Damrosch, David, 2023. «What Is a World (Literature)? A
Conversation», in Tiwari, Bhavya / Damrosch, David (ed.), 2023. World
Literature and Postcolonial Studies, Leiden, Niederlande, Brill, 7-31. DOI:
https://doi.org/10.1163/9789004548879_003.

Damrosch, David, 2003. What Is World Literature?, Princeton, NJ, Princeton
University Press.

Goethe, Johann Wolfang, 1985-2003. Samtliche Werke. Briefe, Tagebiicher
und Gesprdche, Herausgegeben von Friedmar Apel et al. Frankfurt am
Main, Deutscher Klassiker-Verlag (= Frankfurter Ausgabe, FA).

Goethe, Johann Wolfgang, 1986. Simtliche Werke nach Epochen seines
Schaffens, Herausgegeben von Karl Richter et al., Miinchen, Hanser (=
Miinchner Ausgabe, MA).

Goethe, Johann Wolfgang, 1887-1919: Goethes Werke. Herausgegeben von
Gustav von Loeper, Weimar, Bohlau (= Weimarer Ausgabe, WA).

Grotz, Stephan, 2008. «Mimesis und Weltliteratur. Erich Auerbachs Abschied
von einem Goetheschen Konzept», in Bohnenkamp, Anne / Martinez,
Matias (ed.), 2008. Geistiger Handelsverkebr: komparatistische Aspekte der
Goethezeit, Gottingen, Wallstein, 225-244.

Hamm, Heinz, 1998. Goethe und die franzosische Zeitschrift ,,Le Globe®.
Eine Lektiire im Zeichen der ,, Weltliteratur“, Weimar, Hermann Bohlaus
Nachfolger.

Hartman, Geoffrey, 2007. A Scholar’s Tale: Intellectual Journey of a Displaced
Child of Europe, New York, USA, Fordham University Press.

Konuk, Kader, 2010. East West Mimesis. Auerbach in Turkey, Stanford,
Stanford University Press.

La Manna, Federica / Traninger, Anita (ed.), 2023. Die Rezension als Medium
der Weltliteratur, Berlin, De Gruyter.

Latour, Bruno, 2005. Reassembling the Social. An Introduction to Actor-
Network-Theory, Oxford/New York, Oxford University Press.



DER ,REALISMUSBEGRIFF* IN AUERBACHS MIMESIS ALS SYMPTOM DER PARADOXIEN 91

Leonhard, Jorn, 2001. Liberalismus: zur historischen Semantik eines
europdischen Deutungsmusters, Munchen, Oldenbourg.

Moretti, Franco, 2000, «Conjectures on World literature», New left review 1,
54-68.

Rosanvallon, Pierre, 1999. Le Capitalisme utopique. Histoire de lidée de
marché, Paris, Seuil.

Steinmetz, Horst, 1985. «Weltliteratur. Umriss eines literaturgeschichtlichen
Konzepts», Arcadia 20, 2-19.



