
© 2025, The Author(s). This is an open access article, free of all copyright, that anyone can freely read, download, copy, 
distribute, print, search, or link to the full texts or use them for any other lawful purpose. This article is made available 
under a Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License, which permits unrestricted use, distribution, 
and reproduction in any medium, provided that appropriate credit to the original work is given, and changes - if any - are 
indicated; if the material has been remixed, transformed, or built upon, the new contributions must be distributed under 
the same license as the original. POLYTHESIS is a journal published by eum, Edizioni Università di Macerata, Italy.

Polythesis 7 (2025), 77-91
ISSN 2723-9020 (on-line); ISBN 979-12-5704-037-6
<https://rivisteopen.unimc.it/index.php/polythesis/>

Der ‚Realismusbegriff‘ in Auerbachs Mimesis 
als Symptom der Paradoxien eines liberalen 
Weltliteraturdiskurses

Caroline Mannweiler  
https://orcid.org/0009-0001-6082-5691 
Johannes Gutenberg-Universität Mainz

Abstract

The article undertakes a reading of Auerbach’s Mimesis against the background of his 
remarks on world literature and world philology. These are first discussed with recourse to 
Goethe’s concept of world literature as elements of a liberal discourse on world literature, 
in order to then show how Auerbach works through certain shortcomings of this discourse 
in Mimesis. In the process, Auerbach’s concept of realism emerges as a way of inscribing 
a political dimension into philological activity that specifies the future-oriented tendency 
inherent in liberal world literature discourse.

Der folgende Beitrag unternimmt den Versuch, sich dem Realismusbegriff 
in Auerbachs Mimesis über den ‚Umweg‘ des Weltliteraturkonzepts zu nähern. 
Ein solcher Ansatz kann naturgemäß nicht mehr als eine neue Perspektivierung 
des Problems liefern. Er erscheint aber insofern plausibel und aussichtsreich 
als Auerbach selbst, vor allem mit seiner Studie „Philologie der Weltliteratur“, 
auf den Weltliteraturbegriff zurückgegriffen und zu dessen Ausformung 
beigetragen hat. Diese Koinzidenz ist der Forschung gewiss nicht verborgen 
geblieben und insbesondere seit der von Edward Said eingeleiteten und 
übersetzten englischen Ausgabe von „Philologie der Weltliteratur“ (Auerbach 
[1952] 1969) wurde Auerbach auch in der für den Weltliteraturdiskurs sehr 



78 CAROLINE MANNWEILER

einflussreichen anglophonen Forschung stark rezipiert. Produktiv wurden dabei 
nicht zuletzt solche Studien, die die Exilsituation Auerbachs zum Zeitpunkt der 
Abfassung von Mimesis thematisierten, womit neue Lektüren des Werkes und 
Recherchen zu Auerbachs biographischem Kontext einhergingen (u.a. Apter 
2003, Konuk 2010). Ohne die Fülle der Studien hier exhaustiv resümieren 
zu können, lässt sich dennoch festhalten, dass Auerbachs Mimesis mitunter 
als Beleg für ein eher eurozentristisch-kanonisches Weltliteraturkonzept 
gelesen wurde, mitunter aber auch als tendenziell positiv zu bewertendes 
Beispiel für Texte, die mit dem Weltliteraturkonzept in Verbindung zu bringen 
sind. Implizite Grundlage beider Tendenzen scheint dabei die Auffassung 
zu sein, dass Mimesis nicht lediglich eine Abhandlung über Realismus bzw. 
„Wirklichkeitsdarstellung in der abendländischen Literatur“ darstellt, 
sondern gleichzeitig eine Summe, einen Kanon, möglicherweise auch einen 
sehr persönlichen ‚Kanon‘ europäischer Literatur, wie es Auerbach ja selbst 
durchaus eingeräumt hat (vgl. Auerbach 1953, 18). Dass Mimesis tatsächlich 
die allermeisten hochkanonischen Autoren europäischer Literatur mal mehr 
mal weniger ausführlich behandelt, auch wenn das Don Quijote-Kapitel erst 
nachträglich hinzugefügt wurde, steht dabei außer Frage. Weniger klar ist 
jedoch, wie die Bezüge zwischen Mimesis und Auerbachs u.a. in „Philologie 
der Weltliteratur“ entwickeltem Weltliteraturbegriff zu beschreiben sind, 
zumal sich die bisherigen Forschungen selten um eine ausführliche Explikation 
dieses Begriffs bei Auerbach bemüht haben. Dies hat zweifelsohne auch damit 
zu tun, dass der Weltliteraturbegriff generell unterbestimmt und schwer zu 
definieren bleibt, selbst wenn für die jüngeren Forschungen Konsens sein 
dürfte, dass Weltliteratur weder als bloßer Kanon von Werken zu verstehen 
ist noch als enzyklopädische Summe aller Literaturen (vgl. u.a. Damrosch 
2003, 281; Moretti 2000, 55; Steinmetz 1985, 2). Eine alternative, weithin 
gebräuchliche Definition des Weltliteraturbegriffs steht jedoch nach wie vor 
aus, weshalb an dessen analytischer Kraft berechtigte Zweifel angemeldet 
werden können. Soll er dennoch, wie in folgendem Beitrag, in analytischer 
Absicht eingesetzt werden, so erscheint es umso mehr nötig, zumindest als 
Arbeitshypothese einen bestimmten Begriff von Weltliteratur vorzuschlagen, 
auf dessen Grundlage eine Lektüre von Mimesis stattfinden kann. Daher soll 
im Folgenden ein liberaler Weltliteraturbegriff oder vielmehr -diskurs skizziert 
werden, der gewiss nicht in Gänze auf Auerbachs Werk anwendbar ist, als 
Ausgangspunkt für eine Diskussion aber nützlich ist. Grundthese ist dabei, dass 
Auerbachs Mimesis nicht zuletzt als Auseinandersetzung mit den Leerstellen 
eines liberalen Weltliteraturdiskurses begriffen werden kann.



79DER ‚REALISMUSBEGRIFF‘ IN AUERBACHS MIMESIS ALS SYMPTOM DER PARADOXIEN  

1. Auerbach, Goethe und der liberale Weltliteraturdiskurs

Bislang wurde ein liberaler Weltliteraturbegriff nicht ausführlich theoretisiert, 
eine interessante Thematisierung findet sich jedoch in einem Gespräch zwischen 
zwei eminenten Vertretern der Weltliteraturstudien, nämlich Pheng Cheah und 
David Damrosch. In diesem Gespräch stehen sich, laut Cheah, ein ‚radikaler‘ 
und ein ‚liberaler‘ Weltliteraturbegriff gegenüber, wobei ersterer von Cheah, 
letzterer von Damrosch repräsentiert wird, auch wenn dieser für sich selbst 
das Adjektiv ‚progressiv‘ bevorzugt, welches er zugleich als beiden Richtungen 
gemein vorschlägt. Cheah konturiert den liberalen Weltliteraturbegriff dabei in 
Anlehnung an Modernitäts- und Globalisierungskonzepte als vor allem räumlich 
orientierten Begriff, dessen „minimal normativity“ (Cheah / Damrosch 2023, 
9) in der Überschreitung nationaler, territorialer Grenzen liege. Diesem stellt 
er einen ‚radikalen‘, zeitlich orientierten Weltliteraturbegriff entgegen, dessen 
Normativität sich aus dem Transzendieren ‚endlicher Partikularität‘ ergebe. 
Einem üblichen Rezeptionsmuster im anglophonen Raum folgend, situiert 
Cheah Goethe und Auerbach in diesem zeitlich orientierten Weltliteraturbegriff, 
wobei er Goethe ein „spiritualistisches Projekt“ (Cheah / Damrosch 2023, 
9) unterstellt, und Auerbach eine zwingende Verknüpfung von Weltliteratur 
und einer Teleologie von Weltgeschichte. Wiewohl diese Zuordnungen 
Cheahs zweifellos Aspekte von Goethes und Auerbachs Weltliteraturkonzept 
erfassen, soll im Folgenden der Versuch unternommen werden, Goethes und 
Auerbachs ‚Weltliteratur‘ in Hinblick auf einen liberalen Weltliteraturdiskurs 
zu kontextualisieren. Ziel ist es dabei nicht, beide Autoren einem konsistenten 
Theoriegebäude zuzuordnen, sondern ein Feld an möglichen Äußerungen, einen 
Diskurs zu skizzieren, dessen innere Spannungen gerade für die Analyse von 
Mimesis und „Philologie der Weltliteratur“ fruchtbar gemacht werden können.

„Es ist Zeit sich zu fragen, welchen Sinn das Wort Weltliteratur, in Goethescher 
Weise auf das Gegenwärtige und das von der Zukunft zu Erwartende bezogen, 
noch haben kann.“ (Auerbach [1952] 2018, 291) Mit diesem Satz beginnt 
Auerbach seine Studie „Philologie der Weltliteratur“ und setzt damit sogleich 
interessante Akzente: Nicht nur beruft er sich auf Goethe, sondern er attestiert 
dessen Weltliteraturkonzept, dem er sich durchaus anzuschließen scheint, 
etwas Gegenwarts- und Zukunftsbezogenes. Damit gehen eine ganze Reihe von 
Implikationen einher, u.a. diejenige, dass weder Auerbach noch Goethe unter 
Weltliteratur ein Ensemble großer, ‚zeitloser‘ Werke verstehen (vgl. auch Grotz 
2008, 230-31), die als Ausweis von Stärke für sich selbst oder auch für die 
ihnen zugeordneten Kulturen stehen. Eine solche Auffassung von Weltliteratur, 
die natürlich insbesondere in kolonialen Kontexten virulent war, betont 
gerade nicht den Gegenwartsbezug der Literatur und widerspricht damit der 
Grundtendenz, die Auerbach bei Goethe ausmacht. Tatsächlich lassen sich aus 
dessen Äußerungen zu Weltliteratur immer wieder deutliche Gegenwartsbezüge 



80 CAROLINE MANNWEILER

erkennen, die Weltliteratur als etwas ‚gerade Passierendes‘ kennzeichnen. 
Repräsentativ für viele ähnliche Äußerungen sei dabei folgende zitiert:

Die Mittheilungen, die ich aus französischen Zeitblättern gebe, haben nicht etwa allein 
zur Absicht, an mich und meine Arbeiten zu erinnern, ich bezwecke ein Höheres, worauf 
ich vorläufig hindeuten will. Überall hört und lies’t man von dem Vorschreiten des 
Menschengeschlechts, von den weiteren Aussichten der Welt- und Menschenverhältnisse. 
Wie es auch im ganzen hiemit beschaffen seyn mag [...], will ich doch von meiner Seite 
meine Freunde aufmerksam machen, daß ich überzeugt sei, es bilde sich eine allgemeine 
Weltliteratur, worin uns Deutschen eine ehrenvolle Rolle vorbehalten ist. (Goethe FA I 22, 
356)

Warum man nun eine solche Weltliteraturauffassung, der offensichtlich 
ein ‚progressives‘ Moment eingeschrieben ist, als ‚liberal‘ kennzeichnen sollte, 
erschließt sich gewiss nicht auf den ersten Blick. Geht man aber etwas tiefer 
in den Zeugnissen, so erschließt sich die Bezeichnung durchaus. Denn gerade 
die von ihm erwähnten Zeitungen, allen voran Le Globe, deren Lektüre seine 
Rede von Weltliteratur befördert hat (vgl. Hamm 1998), beschreibt Goethe 
erstens als ‚liberal‘ und zweitens als ‚politisch‘ und d.h. ‚gegenwartsbezogen‘: 
„Die Herrn Globisten schreiben keine Zeile, die nicht politisch wäre, d.h. 
die nicht auf den heutigen Tag einzuwirken trachtete.“ (Goethe [Notiz 
zu den „Herren Globisten“], zitiert in Hamm 1998, 70). Diese natürlich 
keineswegs selbstverständliche Synonymie von Politik und Gegenwartsbezug 
führt dabei in den Kern des ‚liberalen‘ Weltliteraturdiskurses und muss 
daher kurz erläutert werden: Vor dem Hintergrund sich beschleunigender 
Kommunikation und Handelsmöglichkeiten rückt die Marktlogik bzw. der 
‚Austausch‘ zwischen prinzipiell autonomen Individuen an die Stelle zum 
einen einer an erbliche Privilegien gebundenen hierarchischen Logik und zum 
anderen einer Vertragslogik des Politischen als voluntaristisch betriebene 
Aushandlung zwischen Staatsbürgern. So lässt sich erklären, dass die reine 
Kommunikation und das per Zeitungsmedium performierte In-Kontakt-Treten 
als ‚politisch‘ verstanden werden kann, bzw. die journalistische Tätigkeit, die 
für den Weltliteraturdiskurs unabdingbar ist (vgl. La Manna / Traninger 2023), 
als ‚politisch‘ erscheint. Dass diese eigentlich ein Marktgeschehen darstellt 
und Marktlogiken ebenso gut als Entpolitisierung oder Nicht-Einlösung des 
Politischen verstanden werden können, darauf hat Bruno Latour hingewiesen, 
wenn er die im 19. Jahrhundert beobachtbare Funktion des Gesellschaftsbegriffs 
als ‚Ersatz‘ für politische Interessenartikulation und -aushandlung markiert 
(Latour 2005, 162). Dazu passt, dass die Redakteure der Literaturzeitungen 
ihre journalistische Aktivität in Zeiten parlamentarischer Inaktivität forcierten, 
was für eine Trennung der Sphären und Praktiken spricht, die die Redakteure 
aber zugleich im Sinne einer „gesellschaftlichen“ Wirkung zu überwinden 
hoffen. Dies ist für das Verständnis von Goethes Konzept in mehrfacher 



81DER ‚REALISMUSBEGRIFF‘ IN AUERBACHS MIMESIS ALS SYMPTOM DER PARADOXIEN  

Hinsicht relevant: Zum einen rekurriert auch Goethe auf ‚Gesellschaft‘ bzw. 
ein ‚gesellschaftlich Wirken‘, das er als Ziel der Weltliteratur ausgibt:

Wenn wir eine europäische, ja eine allgemeine Weltliteratur zu verkündigen gewagt haben, 
so heißt dieses nicht daß die verschiedenen Nationen von einander und ihren Erzeugnissen 
Kenntnis nehmen, denn in diesem Sinne existiert sie schon lange, setzt sich fort und erneuert 
sich mehr oder weniger; nein! hier ist vielmehr davon die Rede, daß die lebendigen und 
strebenden Literatoren einander kennen lernen und durch Neigung und Gemeinsinn sich 
veranlaßt finden gesellschaftlich zu wirken. (Goethe FA I 25, 79)

Was er damit meint, bleibt nicht von ungefähr vage, jedenfalls bezeichnet 
es ein qua Weltliteratur befördertes Wirken der „Literatoren“ jenseits des 
Literarischen, das weniger ein konkretes politisches Programm als ein ‚Wirken‘ 
im Sinne ‚gesellschaftlichen‘ ‚Fortschritts‘ anzuzeigen scheint. Damit steht es 
symptomatisch für die Überlagerung von Gesellschaftskonzept, Politikkonzept 
und Markt (als Ensemble autonomer Individuen), wie sie im französischen 
Begriff ‚société de marché‘ greifbar wird (vgl. Rosanvallon 1999). Diese 
Überlagerung entspricht der ausgleichenden Haltung (vgl. Leonhard 2001), die 
den Liberalismus der Epoche prägt, der zwar alte Privilegien dezidiert nicht 
wiederbeleben möchte, vor radikal-revolutionären Auseinandersetzungen 
jedoch ebenso warnt, womit sich der Fokus auf gesellschaftlichen Fortschritt 
und Reformen geradezu aufdrängt. Diese Goethes Haltung sehr gut 
umschreibende Richtung des Liberalismus erweist sich außerdem für dessen 
Auffassung transnationaler Verständigung als prägend: Denn auch diese scheint 
Goethe im Einklang mit liberalen Prämissen ähnlich einem Marktgeschehen 
als einem Austauschparadigma unterworfen zu konzipieren, das tendenziell 
pazifizierende Effekte zeitigt – jedenfalls idealerweise. Denn ebenso wie 
im innergesellschaftlichen Bereich ist auch in Bezug auf transnationale 
Verständigung im liberalen Paradigma nicht von konkretem Interessenausgleich 
die Rede, sondern eher von Kontaktphänomenen zwischen analog zu Individuen 
verstandenen autonomen Nationen. Insofern sind Goethes Auffassungen nicht 
nur liberale Grundhaltungen eingeschrieben, sondern auch deren Grenzen, die 
im Weltliteraturdiskurs immer wieder aufscheinen: So lässt sich eine prinzipiell 
positive Aufnahme der aufkommenden Weltliteratur bei Goethe feststellen, die 
im Sinne einer liberalen Haltung Handelsverkehr, Kommunikation, geistigen 
Austausch und Harmonisierung von Gegensätzen zusammendenkt: 

Es ist schon einige Zeit von einer allgemeinen Weltliteratur die Rede und zwar nicht mit 
Unrecht: denn die sämmtlichen Nationen, in den fürchterlichsten Kriegen durcheinander 
geschüttelt, sodann wieder auf sich selbst einzeln zurückgeführt, hatten zu bemerken, daß 
sie manches Fremdes gewahr worden, in sich aufgenommen, bisher unbekannte geistige 
Bedürfnisse hie und da empfunden. Daraus entstand das Gefühl nachbarlicher Verhältnisse, 
und anstatt daß man sich bisher zugeschlossen hatte, kam der Geist nach und nach zu dem 
Verlangen, auch in den mehr oder weniger freyen geistigen Handelsverkehr mit aufgenommen 
zu werden. Diese Bewegung währt zwar erst eine kurze Weile, aber doch immer lang genug, 



82 CAROLINE MANNWEILER

um schon einige Betrachtungen darüber anzustellen, und aus ihr bald möglichst, wie man es 
im Waarenhandel ja auch thun muß, Vortheil und Genuß zu gewinnen. (Goethe FA I 22, 870)

Andere Äußerungen jedoch legen nahe, dass es sich bei Weltliteratur 
eben doch um ein Marktgeschehen handele, dessen progressive Kraft nicht 
überbewertet werden sollte: 

Wenn nun aber eine solche Weltliteratur, wie bey der sich immer vermehrenden Schnelligkeit 
des Verkehrs unausbleiblich ist, sich nächstens bildet, so dürfen wir nur nicht mehr und 
nichts anders von ihr erwarten als was sie leisten kann und leistet. […] was der Menge 
zusagt, wird sich gränzenlos ausbreiten und wie wir jetzt schon sehen sich in allen Zonen 
und Gegenden empfehlen; […] Die Ernsten müssen deshalb eine stille, fast gedrückte Kirche 
bilden, da es vergebens wäre der breiten Tagesfluth sich entgegen zu setzen; standhaft 
aber muß man seine Stellung zu behaupten suchen bis die Strömung vorüber gegangen ist. 
(Goethe FA I 22, 866f.)

Und in ähnlich abgeschwächter Version erscheinen die Wirkungen der 
Weltliteratur in Bezug auf die transnationale Verständigung, wenn Goethe 
zwar einerseits feststellt, dass der schnellere Kontakt hilfreich bleibt:

[…] daraus nur kann endlich nur die allgemeine Weltliteratur entspringen, daß die Nationen 
die Verhältnisse aller gegen alle kennen lernen […]. Auch dieses wird zu der immer mehr 
umgreifenden Gewerks- und Handelsthätigkeit auf das wirksamste beytragen; denn aus 
uns bekannten übereinstimmenden Gesinnungen entsteht ein schnelleres, entschiedenes 
Zutrauen. Dagegen wenn wir mit entschieden anders denkenden Personen im gemeinen 
Leben zu verkehren haben, werden wir einerseits vorsichtiger, anderseits aber duldender 
und nachsichtiger zu seyn, uns veranlaßt finden. (Goethe FA I 22, 868)

An eine wirklich nachhaltig friedenschaffende Wirkung durch Weltliteratur 
scheint jedoch auch Goethe nicht zu glauben, wenn er nüchtern formuliert, 
dass „zwar nicht zu hoffen [sei], daß ein allgemeiner Friede dadurch sich 
einleite, aber doch daß der unvermeidliche Streit nach und nach läßlicher 
werde, der Krieg weniger grausam, der Sieg weniger übermüthig“ (Goethe FA 
I 22, 433f.). – Hier nun lässt sich ohne Mühe ein Bogen zu Auerbach schlagen, 
der in überraschend ähnlich klingendem Wortlaut über Weltliteratur festhält: 
„sie mag auch wohl dazu beitragen, daß wir gefaßter aufnehmen, was uns 
geschieht, und unsere Gegner nicht allzu unverständig hassen, auch wenn es uns 
aufgegeben ist, sie zu bekämpfen.“ (Auerbach [1952] 2018, 294) Weltliteratur 
als Völkerverständigung ist hier als Horizont noch gegeben, die Schwäche des 
liberalen Austausch- und Kontaktparadigmas jedoch bereits deutlich erkennbar: 

Von geistigem Austausch, von Veredlung der Sitte und von Völkerversöhnung ist nicht 
mehr die Rede. […] Allein auf Gesittung und Versöhnung im Ganzen hat diese Art von 
Annäherung wenig Wirkung; vor dem Sturm der Interessengegensätze und der dann 
einsetzenden Propaganda zerstäuben ihre Ergebnisse augenblicklich. […] Im übrigen aber 
ist […] die Angleichung der Kulturen schon weiter gediehen, als es einem Humanisten 
Goethescher Prägung lieb sein könnte, ohne daß sich doch vernünftige Aussicht zeigte, die 



83DER ‚REALISMUSBEGRIFF‘ IN AUERBACHS MIMESIS ALS SYMPTOM DER PARADOXIEN  

trotzdem bestehenden Gegensätze anders zu lösen als durch Machtprobe. (Auerbach [1952] 
2018, 293)

Gewiss ist bei diesen Aussagen Auerbachs die zwischen ihm und Goethe 
liegende historische Erfahrung in Rechnung zu stellen. Eine gewisse 
Nüchternheit ob der völkerverständigenden Kraft der Weltliteratur war 
aber, wie gesehen, auch Goethe nicht fremd, so dass beide Autoren als luzide 
Vertreter eines liberalen Weltliteraturdiskurses gelten können. Luzide deshalb, 
weil ihnen die Grenzen der harmonisierenden Funktion von Weltliteratur nicht 
entgehen, liberal deshalb, weil sie relativ gelassen mit diesen Grenzen umgehen. 
Symptomatisch für diese Haltung sind dabei solche Aussagen, in denen das 
Problematische der Weltliteratur deutlich wird, ein Abrücken von ihr aber 
zugleich nicht in Betracht zu kommen scheint: 

Ich bin überzeugt daß eine Weltliteratur sich bilde, daß alle Nationen dazu geneigt sind 
und deshalb freundliche Schritte thun. […] Der englischen Springflut brauchen wir nicht 
nachzuhelfen, was aus dieser Überschwemmung wird müssen wir abwarten. (Goethe, 
Konzept, WA IV 42, 28).

Dies sind aber schon die Folgen der anmarschierenden Weltliteratur, und man kann sich 
hier ganz allein dadurch trösten, daß, wenn auch das Allgemeine dabei übel fährt, gewiß 
Einzelne davon Heil und Segen gewinnen werden [...] (Goethe FA II 11, 99).

Trotz zum Teil verheerender Urteile über das Ausbreiten von Mediokrität 
und sonstigen unangenehmen Nebeneffekten der Marktdynamiken ergeht sich 
Goethe nicht in reaktionärer Abscheu, sondern begleitet die Entwicklungen 
aufmerksam. Nicht wesentlich anders verhält es sich im Falle Auerbachs: 

Die hier vertretene Vorstellung von Weltliteratur als mannigfaltigem Hintergrund eines 
gemeinsamen Geschicks hofft nicht mehr etwas bewirken zu können, was doch geschieht, 
aber anders geschieht, als man es hoffte; sie nimmt die sich vollziehende Standardisierung 
der Erdkultur als unentrinnbar. (Auerbach [1952] 2018, 293-94)

Und damit wäre der Gedanke der Weltliteratur zugleich verwirklicht und zerstört. (Auerbach 
[1952] 2018, 291)

Mit großer Klarheit formuliert Auerbach die Paradoxien der Weltliteratur, 
ohne sie jedoch rundweg abzulehnen oder sich ihr zu entziehen. Dies lässt sich 
im Rückgriff auf einen liberalen Weltliteraturdiskurs auch durchaus erklären, 
ist doch die Entwicklung zu Standardisierung und transnationaler Verbreitung 
Teil des kommunikativen und handelsmäßigen Austauschs, der die liberale 
Auffassung des Konzepts von Beginn an begleitet:

Reichthum und Schnelligkeit ist was die Welt bewundert und wornach jeder strebt; 
Eisenbahnen, Schnellposten, Dampfschiffe und alle mögliche Facilitäten der Communication 
sind es worauf die gebildete Welt ausgeht, sich zu überbieten, zu überbilden und dadurch in 
der Mittelmäßigkeit zu verharren. Und das ist ja auch das Resultat der Allgemeinheit, daß 
eine mittlere Cultur gemein werde [...]; (Goethe WA IV 39, 216)



84 CAROLINE MANNWEILER

Will man an dieser ‚Kommunikation‘, diesem ‚Fortschritt‘ teilhaben oder ihn 
jedenfalls nicht als Abweg brandmarken, dem durch eine Rückkehr zu früheren 
Verhältnissen zu entkommen sei, so bleibt nur der Weg, sie zu begleiten. Dies 
ist natürlich alles andere als blinder Fortschrittsgeist, es ist aber doch eine 
bewusste Entscheidung und Haltung, wie auch aus Auerbachs Formulierung 
hervorgeht: Denn die Standardisierung wird nicht als ‚unentrinnbar‘ postuliert 
oder als inakzeptabel bekämpft, sie wird als „unentrinnbar genommen“, d.h. 
man entscheidet sich dafür, mit der Zeit gehen zu müssen. Zugleich wird aber 
sowohl bei Goethe als auch bei Auerbach deutlich, dass dieses Mit-der-Zeit-
Gehen keine Anpassung an die reinen Marktlogiken bedeutet. Stattdessen 
halten beide an einem eher ‚elitären‘ Verständnis von Literatur fest, ohne 
diesem und entsprechenden weltliterarischen Betätigungen noch eine große 
Relevanz beimessen zu können, angesichts der von ihnen selbst beobachteten 
Tendenzen. Auch dieses Festhalten ist aber bezeichnend für den liberalen 
Weltliteraturdiskurs, der das Privileg, sich mit schöner Literatur beschäftigen 
zu dürfen, nicht antastet – auch wenn er es als solches, d.h. als tendenziell 
nur wenigen vorbehaltene, in der Masse unwirksame Tätigkeit erkennt. 
Daher ergeben sich folgende Einschätzungen der eigenen Tätigkeit als nur 
wenigen vermittelbares, weithin zweckloses, aber dennoch wünschenswertes 
Unterfangen: 

Laß uns soviel als möglich an der Gesinnung halten in der wir herankamen, wir werden, mit 
vielleicht noch wenigen, die Letzten seyn einer Epoche die sobald nicht wiederkehrt. (Goethe 
WA IV 39, 216).

Kann, bei ganz veränderten Umständen und Aussichten, eine solche Tätigkeit mit Sinn 
fortgesetzt werden? Die bloße Tatsache, daß sie fortgesetzt wird, ja sogar sich immer noch 
ausdehnt, besagt nicht viel. Was einmal Gewohnheit und Einrichtung geworden ist, läuft 
noch lange weiter; zumal selbst diejenigen, die eine eingreifende Veränderung der allgemeinen 
Lebensvoraussetzungen bemerken und in ihrer ganzen Bedeutung erkennen, darum längst 
noch nicht bereit und oft auch gar nicht fähig sind, die praktischen Folgerungen aus ihrer 
Erkenntnis zu ziehen. […] Wenn die Zukunftsgedanken, mit denen ich begann, einige 
Berechtigung besitzen, so ist die Aufgabe, das Material zu sammeln und zu einheitlicher 
Wirkung zu bringen, dringend. Denn gerade wir sind noch, wenigstens grundsätzlich, in der 
Lage, die Aufgabe zu erfüllen. (Auerbach [1952] 2018, 292-93)

Abermals sind die Parallelen zwischen beiden Autoren bemerkenswert, bis 
hin zu ihrem geteilten Empfinden, in Bezug auf ihren Umgang mit Literatur 
‚letzten Generationen‘ anzugehören. Dieses Empfinden paart sich jedoch nur bei 
Auerbach mit einer Selbstverpflichtung bzw. dem Auferlegen einer Mission zur 
Rettung einer sonst verlorengehenden Kompetenz (vgl. Auerbach [1952] 2018, 
293). Wobei auch im Falle Auerbachs ‚Verpflichtung‘ nicht ganz das passende 
Wort scheint, da die Erfüllung dieser Verpflichtung darin besteht, genau die 
Tätigkeit fortzuführen, die ihm ohnehin am meisten Freude bereitet. Sowohl 
für Auerbach als auch für Goethe dürfen Vergnügen und Neigung als zentrale 
Triebfedern ihrer Tätigkeit angenommen werden, normative Dimensionen 



85DER ‚REALISMUSBEGRIFF‘ IN AUERBACHS MIMESIS ALS SYMPTOM DER PARADOXIEN  

bleiben hingegen eher dezent – mit wenigen Ausnahmen: Recht eindeutig 
normativ argumentieren beide Autoren in Bezug auf die Notwendigkeit, 
nationale Perspektiven zu transzendieren:

Jedenfalls aber ist unsere philologische Heimat die Erde; die Nation kann es nicht mehr sein. 
[…] Wir müssen, unter veränderten Umständen, zurückkehren zu dem, was die vornationale 
mittelalterliche Bildung schon besaß: zu der Erkenntnis, daß der Geist nicht national ist. 
(Auerbach [1952] 2018, 299)

Und erneut nicht unähnlich bei Goethe:

Vielleicht überzeugt man sich bald: daß es keine patriotische Kunst und patriotische 
Wissenschaft gebe. Beide gehören, wie alles Gute, der ganzen Welt an und können nur durch 
allgemeine, freie Wechselwirkung aller zugleich Lebenden, in steter Rücksicht auf das was 
uns vom Vergangenen übrig und bekannt ist, gefördert werden. (FA I 18, 809)

Im Falle Goethes ist eine Ablehnung der Tendenzen seiner Romantiker-
Zeitgenossen zu berücksichtigen, welche deutsche Kunst, anders als Goethe, 
nicht nur befördern wollten, sondern in einem ‚patriotischen‘ Programm 
beschworen (vgl. Birus 1995). Auch Auerbach notiert in seinen Studien zur 
deutschen Romantik den Hang, das Partikular-Nationale zu suchen, den er von 
Vicos auf das Universale abzielendem Historismus unterscheidet (vgl. Auerbach 
[1929] 2018, 174; Auerbach [1949] 2018, 259). Gleichzeitig bezeichnet 
Auerbach Sprache und Bildung der eigenen Nation als das Kostbarste 
und Unentbehrlichste, was der Philologe ererbt, und ist somit durchaus in 
einer romantischen Tradition verankert (vgl. Auerbach [1952] 2018, 299). 
Auch Goethe denkt Weltliteratur zu keiner Zeit als Aufhebung ‚nationaler‘ 
Eigenheiten, sondern ausgehend von diesen als ‚freie Wechselwirkung‘, 
bzw., in der Reformulierung Auerbachs, als „wechselseitige Befruchtung 
des Mannigfaltigen“ (Auerbach [1952] 2018, 291). Das Auseinanderfallen 
der Welt in verschiedene Sprachen und Kulturen ist mithin für beide „felix 
culpa“ (Auerbach [1952] 2018, 291), was sie von stärker universalistisch-
kosmopolitischen Tendenzen scheidet. Insofern ist der beobachtete normative 
Gestus, der zum Überschreiten nationaler Grenzen auffordert, der ‚minimal 
normativity‘, die Cheah für den liberalen Weltliteraturdiskurs festhält, durchaus 
verwandt. Doch insbesondere aus Auerbachs Darlegungen geht der Eindruck 
hervor, dass das Überschreiten nationaler Grenzen zwar wesentlich ist, aber das 
Problem der Weltliteratur nicht ausreichend erfasst. Um sich diesem zu nähern, 
ist daher eine Auseinandersetzung mit einer weiteren recht eindeutig normativ 
gefärbten Dimension in Auerbachs „Philologie der Weltliteratur“ nötig, und 
diese betrifft den „geschichtlichen Sinn“.



86 CAROLINE MANNWEILER

2. Mimesis und die Leerstellen eines liberalen Weltliteraturdiskurses

Dem Appell, die Nation als philologische Heimat aufzugeben, geht in 
„Philologie der Weltliteratur“ der zumindest indirekt formulierte Appell voraus, 
sich der Geschichte zu vergegenwärtigen bzw. den Verlust des ‚geschichtlichen 
Sinns‘ abzumildern. Was dieser Sinn aber genau meint, ist nicht einfach zu 
sagen, zumal klar zu sein scheint, dass er nicht lediglich als Zugehörigkeit zu 
einer nationalen Geschichte zu verstehen ist. „Was wir sind, das wurden wir in 
unserer Geschichte, wir können nur in ihr es bleiben und entfalten“ (Auerbach 
[1952] 2018, 293). Es fragt sich, wer ist hier wir? Wir Deutsche? Wohl eher 
nicht. Wir Europäer? Wir ‚Weltbewohner‘? Die Frage ist kaum zu beantworten, 
denn das von Auerbach benutzte ‚wir‘ scheint keines zu sein, dem ein ‚sie‘ 
gegenüberstehen soll, kein ‚wir‘, das auf Abgrenzung und Unterscheidung von 
anderen aus ist. Trotzdem soll es sich ‚seiner‘ Geschichte bewusst werden, 
womit erstens eine Auswahl aus dem Vergangenen zwingend wird und zweitens 
ein Standpunkt eingenommen werden muss, zumal sich Geschichte laut 
Auerbach immer auch auf das Gegenwärtige bezieht. Damit ist die Frage nach 
dem Wir nach wie vor nicht gelöst, es lässt sich jedoch eingrenzen, wer zu solch 
einem Bewusstsein überhaupt fähig ist, denn dies geht sowohl aus „Philologie 
der Weltliteratur“ als auch aus Mimesis hervor: Es sind, mit Auerbach zu reden, 
Menschen mit „historisch-perspektivischem Sinn“ (Auerbach [1952] 2018, 
293). Nimmt man Auerbachs Definition des Historismus aus Mimesis zur 
Hand, in der er die Ausprägung dieses Sinns in der zweiten Hälfte des 18. 
Jahrhunderts schildert, so wird deutlich, dass tatsächlich nicht sehr viele über 
diesen Sinn verfügen können, ist dazu doch, neben historischer Kenntnis im 
engeren Sinne, Kenntnis der „Kunst, der Wirtschaft, der materiellen und 
geistigen Kultur, in den Tiefen des Alltags und des Volkes“ (Auerbach [1946] 
2015, 412) der jeweiligen Zeiten nötig – alles Kenntnisse, die der Philologe laut 
Auerbach besitzen sollte, und die tatsächlich nur von wenigen erwartet werden 
können. Nun ist diese geringe und nach Auerbach vermutlich abnehmende 
Zahl an zu historisch-perspektivischer Methode fähigen Menschen sicher ein 
Problem, viel wichtiger aber, und nur so lassen sich Sorgen und Appell Auerbachs 
erklären, ist die Tatsache, dass in der Gesamtgesellschaft sogar die Denkbarkeit 
bzw. mögliche Relevanz eines solchen geschichtlichen Sinnes abhanden zu 
kommen scheint. Und dies scheint für Auerbach jenseits der Probleme 
philologischer Disziplin, ein dringendes Problem – wäre es dies nicht, fiele der 
Appell, diesen Sinn zu erhalten, gewiss weniger eindringlich aus. Es muss also 
nicht nur im Hinblick auf die Zukunft der Philologie geklärt werden, was mit 
diesem Sinn abhandenkommt, und warum dieser Verlust so folgenreich ist. Und 
hier gibt Auerbachs Realismusbegriff tatsächlich eine interessante Antwort. 
Denn der Realismus, den Auerbach präferiert, bzw. als besonders 
beschreibungswürdigen Gegenstand erachtet, ist genau derjenige, der 
‚geschichtliche‘ Realität zu vermitteln vermag. Womit in Mimesis je nach 



87DER ‚REALISMUSBEGRIFF‘ IN AUERBACHS MIMESIS ALS SYMPTOM DER PARADOXIEN  

Kapitel bzw. Epoche eine Darstellung gemeint ist, in der die Wirkung 
geschichtlicher „Kräfte“ (Auerbach [1946] 2018, 47) deutlich wird, oder etwas 
später, in der die „zeitgenössische alltägliche gesellschaftliche Wirklichkeit auf 
dem Grunde der ständigen geschichtlichen Bewegung“ (Auerbach [1946] 2018, 
480) ‚ernst‘ erfasst ist. Was diesen Realismus mithin auszeichnet und wertvoll 
machen könnte, ist seine Fähigkeit, die Veränderbarkeit von Welt zu vermitteln. 
Damit unterscheidet sich dieser Realismus und der mit ihm einhergehende 
geschichtliche Sinn vom, so Auerbach, deutschen Historismus, der sich mehr 
für den „überzeitlichen Geist der Geschichte“ und das „Gewordensein des 
Bestehenden“ interessiere als für die „gegenwärtig vorhandenen Keime[…] des 
konkret Zukünftigen“ (Auerbach [1946] 2015, 414). Situiert man das Potential 
des Auerbach’schen Realismus und geschichtlichen Sinns also in der Vermittlung 
von Veränderbarkeit, so erscheint dieser naturgemäß besonders für solche 
Schichten attraktiv, deren Position in der Gesellschaft besondere Härten mit 
sich bringt. Jedoch konzipiert Auerbach, hier ganz im Liberalen verbleibend, 
seinen Realismus keineswegs im Sinne einer Geschichte der Klassenkämpfe. 
Menschen bleiben für ihn primär Individuen, nicht Klassenangehörige, weshalb 
Hartmans Charakterisierung von Auerbachs Haltung als „urbane, undogmatic 
marxism“ (Hartman 2009, 169; vgl. auch Campe 2014, 70) überaus 
nachvollziehbar klingt. Trotzdem befördert Auerbachs Realismusbegriff eine 
Vorstellung von Veränderbarkeit, insofern er Individuen in sozio-ökonomischen 
Kontexten verortet und vor allem, in dem er diese, jedenfalls qua Darstellung, 
in einer horizontalen Ebene auftreten lässt. Der Effekt und, so die These, das 
Anliegen des ‚ernsten‘ bzw. ‚tragischen‘ Realismus, aber auch der Aufhebung 
bzw. progressiven Unanwendbarkeit der Stiltrennung, ist es ja gerade, alle 
Menschen, egal welchen Standes, ‚gleich‘ behandeln zu können, und damit 
einen fiktionalen Raum zu erzeugen, in dem zumindest prinzipiell alle Positionen 
für alle Teilnehmenden erreichbar sind. Tatsächliche Positionswechsel sind 
damit nicht unbedingt wahrscheinlicher, aber möglich oder jedenfalls denkbar, 
womit erneut Veränderbarkeit gegeben ist. Allerdings nicht auf dem Weg eines 
deterministischen Ablaufs historischer Kräfte, sondern auf dem Weg der 
Zeitgenossenschaft aller Menschen innerhalb einer Epoche und der Akzeptanz 
einer gewissen Gegenseitigkeit. Gerade dies fehlt, laut Auerbach, ja im Realismus 
„von oben“ (Auerbach [1946] 2018, 50, 59) der antiken Autoren, in dem zwar 
soziale Bedingungen auch ‚einfacher‘ Menschen zur Darstellung gelangen, die 
Autoren und das vermutete Publikum diesen gegenüber aber eine Art von 
Immunität genießen, so als ob sie eben nicht die gleiche horizontale Sphäre 
bewohnen würden, als ob sie nicht im vollen Sinne Zeitgenossen wären und als 
könnte das Schicksal dieser Menschen ihre eigene Position nicht wirklich 
berühren. Genau dies ist hingegen in Zolas Germinal erreicht, in dem nicht nur 
sozio-ökonomische Realität ‚einfacher‘ Bevölkerung zur Darstellung gelangt, 
sondern dies so erfolgt, dass sowohl Autor als auch Publikum davon tangiert 
sind und aus der ‚Wahrheit‘ der Darstellung ein „Aufruf zum Handeln im Sinne 



88 CAROLINE MANNWEILER

einer sozialen Reform“ (Auerbach [1946] 2015, 476) erwächst – jedenfalls in 
Auerbachs Interpretation. Dass diese Veränderung durchaus auch gegen die 
Interessen des Publikums gehen könnte, liegt dabei auf der Hand und wird von 
Auerbach auch nicht verschwiegen: Das Erwachen des vierten Standes, dessen 
Emanzipation er im Zola-Kapitel begrüßt, nennt er an anderer Stelle neben dem 
„Kampf der großen Mächte um die Märkte“ (Auerbach [1946], 2018, 468) als 
Gefahr für die bestehende Ordnung, womit dieses Erwachen nicht nur als 
Veränderung, sondern als potentielle Erschütterung erscheint. Doch tut dies 
Auerbachs Lob für Zolas Realismus keinen Abbruch, im Gegenteil: Wie ein 
roter Faden zieht sich durch Mimesis nicht unbedingt ein Lob für revolutionäre 
Umstürze, aber eine Aufforderung, sich auszusetzen, Zeitgenossenschaft zu 
akzeptieren: Deutlich wird dies in der Beschreibung Gregors von Tours, dessen 
gelebter Kontakt mit der Breite der Bevölkerung besonders hervorgehoben 
wird, deutlich wird dies auch ex negativo in den Aussagen zum höfischen 
Roman, der ein Hemmnis im Sinne des Auerbach’schen Realismus (und damit 
Geschichtssinnes) darstellt (vgl. Auerbach [1946] 2015, 138), da er eher für den 
Eskapismus von Eliten steht als für die Auseinandersetzung mit historischer 
Wirklichkeit. Deutlich wird dies schließlich in Auerbachs Kommentar zu 
Goethe, dessen Weigerung, sich der sozio-ökonomischen, politischen Realität 
anzunehmen, von Auerbach kritisiert, vor allem aber bedauert wird. Denn nicht 
nur im Weltliteraturaufsatz erweist sich Auerbach alles in allem als Freund 
Goethes: „Es ist vollkommen närrisch zu wünschen, Goethe hätte anders sein 
sollen, als er war“ (Auerbach [1946] 2015, 420). So spricht gewiss kein Gegner 
Goethes, sondern jemand, der viel Verständnis für dessen Neigungen, Haltungen 
und Genie aufbringen kann. Jedoch ist Auerbachs Insistieren auf einem 
bestimmten Realismuskonzept, das, wie gesehen, auch eine eminent politische 
Dimension birgt, doch nicht zu verkennen. Und obwohl Auerbach in „Philologie 
der Weltliteratur“ sein eigenes Konzept von Weltliteratur als „weniger aktiv, 
weniger praktisch und weniger politisch“ (Auerbach [1952] 2018, 293) als 
Goethes Konzept kennzeichnet, so gilt dies für Mimesis, das gewiss als Beispiel 
für weltphilologische Bemühungen gelesen werden kann, nur bedingt. Vielmehr 
zeigt Mimesis ein Ringen mit genau den Paradoxien und Leerstellen, die dem 
liberalen Weltliteraturdiskurs eignen: Anders gesagt stellt Mimesis die Frage, ob 
Literatur nicht doch in irgendeiner Weise dazu beitragen kann, dass 
Interessenkonflikte anders als durch Machtproben gelöst werden. Die luzide 
Antwort ist natürlich: nein. Aber wenn Literatur dazu beitrüge, Zeitgenossenschaft 
im beschriebenen Sinne zu befördern, und also einen geschichtlichen Sinn, der 
widerstrebende Interessen nicht aufheben kann, der aber dazu führt, dass diese 
Interessen sich aufeinander beziehen müssen, dann wäre schon viel gewonnen. 
Genau dies aber attestiert Auerbach dem von ihm beschrieben Realismus und 
dem geschichtlichen Sinn, der, wo er herrschte, dazu führte, dass „auch der 
konservativste Politiker genötigt war, auf die politischen Problemstellungen 
seiner sozialistischen Gegner Rücksicht zu nehmen, sie zumindest polemisch zu 



89DER ‚REALISMUSBEGRIFF‘ IN AUERBACHS MIMESIS ALS SYMPTOM DER PARADOXIEN  

behandeln, was oft ein sehr genaues Eingehen auf sie erforderte“ (Auerbach 
[1946] 2015, 41). Das Besorgniserregende am Verlust des ‚geschichtlichen 
Sinnes‘ ist somit nicht der Verlust des Wissens über ‚eigene‘ Geschichte – dies 
ahnt auch Auerbach, zumal er zugibt, dass dieser Verlust nur von denen 
empfunden werden kann, die dieses Wissen haben, nicht aber von denen, die es 
nie hatten (vgl. Auerbach [1952] 293). Es ist der Verlust des Bewusstseins, in 
einer gemeinsamen Sphäre zu leben, die ein gewisses Maß an Gegenseitigkeit 
zwischen ihren Bewohnern impliziert. Und gegen diesen Verlust, so die These, 
schreibt Auerbach in Mimesis an. Ob dieses Unterfangen plausibler ist als 
Goethes Vision der Annäherung qua Kontakt, mag dahingestellt bleiben. Das 
Bezwingende an Auerbachs Konzept ist aber jedenfalls, dass er eine Wirkung 
nicht von bloßem Kontakt erhofft (diese Hoffnung hat sich wie gesehen als 
trügerisch entlarvt), sondern dass er diese in ein ästhetisches Konzept einschreibt, 
in eine Wirkung also, die beim Produzieren und Rezipieren von Literatur 
befördert wird. Nur so erschließt sich die doch einigermaßen bemerkenswerte 
Formulierung der „weltgeschichtliche[n] Wendung des Stilgefühls“ (Auerbach 
1953, 4), die der von ihm beschriebene Realismus für Auerbach darstellt. Mehr 
‚politisch-gesellschaftliches‘ Wirken lässt sich wohl kaum denken, im 
bescheidenen Rahmen der (Welt)Philologie…

Bibliographische Referenzen

Apter, Emily, 2003. «Global Translatio: The ‘Invention’ of Comparative 
Literature, Istanbul, 1933», Critical Inquiry 29, 253-281.

Auerbach, Erich [1929] 2018. «Entdeckung Dantes in der Romantik», in 
Auerbach, Erich, Gesammelte Aufsätze zur romanischen Philologie, 
herausgegeben und ergänzt um Aufsätze, Primärbibliographie und Nachwort 
von Matthias Bormuth und Martin Vialon, Tübingen, Francke, 172-179.

Auerbach, Erich, [1933] 2018. «Romantik und Realismus», in Auerbach, 
Erich, Gesammelte Aufsätze zur romanischen Philologie, herausgegeben 
und ergänzt um Aufsätze, Primärbibliographie und Nachwort von Matthias 
Bormuth und Martin Vialon, Tübingen, Francke, 283-392.

Auerbach, Erich, [1946] 2015. Mimesis. Dargestellte Wirklichkeit in der 
abendländischen Literatur, Elfte Auflage, Tübingen, Francke.

Auerbach, Erich, [1949] 2018, «Vico and aesthetic historism», in Auerbach, 
Erich, Gesammelte Aufsätze zur romanischen Philologie, herausgegeben 
und ergänzt um Aufsätze, Primärbibliographie und Nachwort von Matthias 
Bormuth und Martin Vialon, Tübingen, Francke, 257-264.

Auerbach, Erich, [1952] 2018. «Philologie der Weltliteratur», in Auerbach, 
Erich, Gesammelte Aufsätze zur romanischen Philologie, herausgegeben 



90 CAROLINE MANNWEILER

und ergänzt um Aufsätze, Primärbibliographie und Nachwort von Matthias 
Bormuth und Martin Vialon, Tübingen, Francke, 291-299.

Auerbach, Erich, [1952] 1969. «Philology and Weltliteratur», translated and 
with an Introduction by Maire Said and Edward Said, The Centennial 
Review 13 (1), 1-17.

Auerbach, Erich, 1953. «Epilegomena zu Mimesis». Romanische Forschungen 
65 (1-2), 1-18. 

Birus, Hendrik, 1995. «Goethes Idee der Weltliteratur. Eine historische 
Vergegenwärtigung», in Schmeling, Manfred (ed.), 1995. Weltliteratur 
heute. Konzepte und Perspektiven, Würzburg, Königshausen & Neumann, 
5-28.

Campe, Rüdiger, 2024. «Passio und Figura bei Erich Auerbach. Geschichte 
Europas, Welt der Kulturen», in Lemke, Anja (ed.), 2024. „Leib der Zeit“.
Ansätze und Fortschreibungen Erich Auerbachs, Göttingen, Wallstein, 57-81.

Cheah, Pheng / Damrosch, David, 2023. «What Is a World (Literature)? A 
Conversation», in Tiwari, Bhavya / Damrosch, David (ed.), 2023. World 
Literature and Postcolonial Studies, Leiden, Niederlande, Brill, 7-31. DOI: 
https://doi.org/10.1163/9789004548879_003.

Damrosch, David, 2003. What Is World Literature?, Princeton, NJ, Princeton 
University Press.

Goethe, Johann Wolfang, 1985-2003. Sämtliche Werke. Briefe, Tagebücher 
und Gespräche, Herausgegeben von Friedmar Apel et al. Frankfurt am 
Main, Deutscher Klassiker-Verlag (= Frankfurter Ausgabe, FA).

Goethe, Johann Wolfgang, 1986. Sämtliche Werke nach Epochen seines 
Schaffens, Herausgegeben von Karl Richter et al., München, Hanser (= 
Münchner Ausgabe, MA).

Goethe, Johann Wolfgang, 1887–1919: Goethes Werke. Herausgegeben von 
Gustav von Loeper, Weimar, Böhlau (= Weimarer Ausgabe, WA).

Grotz, Stephan, 2008. «Mimesis und Weltliteratur. Erich Auerbachs Abschied 
von einem Goetheschen Konzept», in Bohnenkamp, Anne / Martínez, 
Matías (ed.), 2008. Geistiger Handelsverkehr: komparatistische Aspekte der 
Goethezeit, Göttingen, Wallstein, 225-244.

Hamm, Heinz, 1998. Goethe und die französische Zeitschrift „Le Globe“. 
Eine Lektüre im Zeichen der „Weltliteratur“, Weimar, Hermann Böhlaus 
Nachfolger.

Hartman, Geoffrey, 2007. A Scholar’s Tale: Intellectual Journey of a Displaced 
Child of Europe, New York, USA, Fordham University Press.

Konuk, Kader, 2010. East West Mimesis. Auerbach in Turkey, Stanford, 
Stanford University Press.

La Manna, Federica / Traninger, Anita (ed.), 2023. Die Rezension als Medium 
der Weltliteratur, Berlin, De Gruyter.

Latour, Bruno, 2005. Reassembling the Social. An Introduction to Actor-
Network-Theory, Oxford/New York, Oxford University Press. 



91DER ‚REALISMUSBEGRIFF‘ IN AUERBACHS MIMESIS ALS SYMPTOM DER PARADOXIEN  

Leonhard, Jörn, 2001. Liberalismus: zur historischen Semantik eines 
europäischen Deutungsmusters, München, Oldenbourg.

Moretti, Franco, 2000, «Conjectures on World literature», New left review 1, 
54-68.

Rosanvallon, Pierre, 1999. Le Capitalisme utopique. Histoire de l’idée de 
marché, Paris, Seuil.

Steinmetz, Horst, 1985. «Weltliteratur. Umriss eines literaturgeschichtlichen 
Konzepts», Arcadia 20, 2-19.


