Polythesis 7 (2025), 25-45
ISSN 2723-9020 (on-line); ISBN 979-12-5704-037-6
<https://rivisteopen.unimc.it/index.php/polythesis/>

La teoria del sublime secondo Auerbach

JAaMEs 1. PORTER
https://orcid.org/0000-0003-4937-4620
University of California, Berkeley

Abstract

Though the evidence is scattered and the topic is rarely discussed, Auerbach’s engagement
with the sublime runs through the full length of his career. In this paper, I argue that his
reflections on the sublime stand at the center of his thinking as a kind of “hidden theory”
(una teoria nascosta) that defines and shapes his literary criticism. Auerbach’s theory of the
sublime gives us a new avenue for approaching the deepest layers of his thinking not only
about literary realism, style, or aesthetic questions but also about ethics and reality, what we
might call an ethics of the Real. For in the last analysis, or so I wish to propose, Auerbach’s
primary object is not literary texts but life itself.

quod est ante pedes nemo spectat, caeli scrutantur plagas

(ma quello che sta davanti ai nostri piedi nessuno lo guarda, si scrutano le plaghe celesti)
(Ennio in Cicerone 2008, 285)

Nell’ambito delle discussioni sul sublime, Erich Auerbach non ha ricevuto
I’attenzione che merita. Sono a conoscenza di quattro soli saggi esplicitamente
dedicati a questo argomento (Ankersmit 2001, Doran 2007, Jaeger 2018,
Lombardo 2023)'. E una carenza che sorprende, visto che Auerbach guardo
con notevole attenzione alla categoria del sublime. Tra i lavori in cui questo

1 Inoltre, affronta il tema del sublime anche Meneghetti 2018.

© 2025, The Author(s). This is an open access article, free of all copyright, that anyone can freely read, download, copy,
distribute, print, search, or link to the full texts or use them for any other lawful purpose. This article is made available
under a Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License, which permits unrestricted use, distribution,
and reproduction in any medium, provided that appropriate credit to the original work is given, and changes - if any - are
indicated; if the material has been remixed, transformed, or built upon, the new contributions must be distributed under
the same license as the original. POLYTHESIS is a journal published by eum, Edizioni Universita di Macerata, Italy.



26 JAMES I. PORTER

tema viene trattato piu diffusamente ed esplicitamente, ci sono il saggio su
Baudelaire del 1950-1951 (Auerbach 1951) e, all’interno di Literatursprache
und Publikum (Auerbach 1958), il capitolo Sermo humilis con le sue tre
anticipazioni (Auerbach 1941, 1952, 1954) e il capitolo Camilla oder Uber
die Wiedergeburt des Erhabenen. Se spingiamo lo sguardo piu lontano, ci
rendiamo conto che il discorso sul sublime (das Erbabene, die Hohe) ¢ meno
cospicuo nei suoi altri scritti, benché non ne sia quasi mai assente. Mimesis
(1946) & un caso esemplare: le riflessioni sul sublime attraversano quest’opera
come un filo rosso discontinuo, dal capitolo iniziale su Omero e la Bibbia ai
capitoli su Dante, fino a quando questa categoria incontra la sua trasformazione
moderna in Shakespeare, per poi essere assorbita nel romanzo realista francese
del diciannovesimo secolo (Zola, Stendhal e Balzac) e, infine, tornare alle sue
origini in Virginia Woolf.

Dico ‘filo rosso discontinuo’, perché se leggiamo con attenzione Mimesis
vediamo che uno degli obiettivi di questo libro ¢ rintracciare la presenza oppure
Passenza del sublime nella letteratura. Ecco, dunque, osservazioni come questa:
«La tendenza del tempo [di Voltaire] non ¢ piu al sublime» (Auerbach [1946]
2002, 11, 173). Questa osservazione di per sé non si spiegherebbe se Auerbach
non avesse un vivo interesse a rintracciare il sublime lungo I’evoluzione della
storia letteraria. Auerbach affronta per la prima volta il tema del sublime nello
studio su Dante (Auerbach 1929), dove osserva che nella Commedia la classica
divisione dei generi € crollata, cosi come la «separazione tra lo stile sublime e
quello basso» (negli scritti successivi questo crollo verra definito Stilmischung)?:
il loro posto ¢é stato preso da una nuova concezione del sublime. La posizione
assunta da Auerbach nel 1929 si confermera poi come modello per il resto del
suo pensiero sulla letteratura.

Sebbene le attestazioni siano sparse, I’idea che Auerbach ha del sublime
rimane sorprendentemente omogenea per tutta la durata della sua carriera. Si
puo anzi avanzare Iipotesi che il sublime, una volta identificato il suo nucleo
essenziale, cosi come lo intende Auerbach, sia al centro del suo pensiero
come una sorta di ‘teoria nascosta’ che caratterizza la sua critica letteraria. E
questo anche quando il convenzionale discorso sul sublime non trova spazio
nei suoi scritti. Per dimostrarlo, tuttavia, ¢ necessario cambiare il modo in
cui ci accostiamo ad Auerbach come critico, perché ¢ meglio vederlo come
un pensatore il cui primario oggetto di ricerca € la vita, e non semplicemente
i testi letterari. Inoltre, dato che Auerbach formula la sua teoria del sublime

2 Cfr. «die Scheidung zwischen dem erhabenen und dem niederen Stil existiert nicht mehr»
(Auerbach 1929, 22; cfr. ivi, 122, 204, 206). «Das Motiv des Stilbruchs» si annuncia per la prima
volta nel saggio su Dante (Auerbach 1953, 14). 1 termini Stiltrennung e Stilmischung vengono
impiegati per la prima volta in Das franzésische Publikum des 17. Jabrbunderts (Auerbach 1933a)
e in Romantik und Realismus (Auerbach 1933, 153), poi di nuovo in Uber die ernste Nachahmung
des Alltaglichen (Auerbach 1937). Sembra che questa terminologia venga abbandonata nel suo
saggio conclusivo (Auerbach 1958).



LA TEORIA DEL SUBLIME SECONDO AUERBACH 27

indipendentemente e in larga misura contro Longino (Auerbach 1958, 33) e
le tradizioni moderne basate su Boileau, Burke e Kant; e poiché concepisce il
sublime come — allo stesso tempo — non classico, anticlassico e postclassico, gli
studiosi formatisi all’interno delle tradizioni classiche devono adattare i loro
metodi di lettura oltre che la loro terminologia, se vogliono seguire il pensiero
di Auerbach. Questa, almeno, sara la tesi principale di questo mio intervento.
Ma prima di passare agli esempi, sara utile elencare le cinque caratteristiche —
diverse, ma sovrapposte — con cui il sublime viene individuato negli scritti di
Auerbach.

Cinque caratteristiche del sublime auerbachiano

In primo luogo, per Auerbach I’idea di sublime non é collegata a un
linguaggio aulico o a una elevazione dello stile, ma risulta piuttosto da una
fusione (Verschmelzung) di elementi alti e bassi che deve essere ricercata,
contrariamente a quanto ci si aspetterebbe, nella realta quotidiana (Auerbach
1929, 31)3. Se andiamo a cercare il sublime nelle altezze, non lo riconosceremo
quando lo avremo davanti a noi.

In secondo luogo, la Stilmischung — ovvero la mescolanza e la confusione dei
livelli alto e basso dei genera dicendi classici — allude a questo riorientamento
dell’attenzione, cosi come il suo congenere, il sermo humilis. Come Auerbach
osserva, «Humilis hingt zusammen mit humus, Erdboden, und bedeutet im
wortlichen Verstande niedrig, niedrig gelegen, klein gewachsen», ‘basso’
e cosi via (Auerbach 1958, 34). Il sublime si ritrova in quei luoghi in cui le
considerazioni classiche sullo stile, secondo la tripartizione in alto, medio e
basso, si rivelano inadeguate agli oggetti rappresentati. Un’altra designazione
per questi luoghi ¢ das Irdische, o realta terrena, come suggerisce I’etimologia
di humus.

In terzo luogo, il sublime risulta da una radicale intrusione di un significato
verticale — nel senso di profondo, intenso, religioso o etico — nel mondo
delle umili, comuni e quotidiane dimensioni della vita. Il risultato di questa
convergenza ¢ la visione attimale e drammatica (Auerbach a volte scrive
‘drastica’) di profondita inaspettate e spesso ‘terrificanti’ (schreckliche o
fiirchterliche) nella superficie fenomenica della vita, ogni volta che questa si
rivela densamente problematica, seria e ‘tragica’ nella sua urgenza concreta e
specifica, nella sua ‘intensita’ e tensione conflittuale (driickende Spannung), con
conseguenti risposte eticamente sconvolgenti (moralisches Unbebagen, Qual o
Verzweiflung, Auerbach [1946] 1959, 13)*. A questo proposito sembra valere

3 Cfr. «verschmolzen» (Auerbach [1946] 1959, 147).
4 Su Auerbach 1951, v. piu avanti. Un esempio precoce si trova nel suo saggio su San



28 JAMES I. PORTER

questa regola empirica: se negli scritti di Auerbach traduciamo mentalmente
‘sublime’ e ‘sublimita’ con le parole ‘profondo’, ‘intenso’ o ‘problematico’,
avremo colto I’essenza del loro significato; allo stesso modo, ogni volta che
incontreremo questi fenomeni nei suoi scritti, ci troveremo nell’ambito del
sublime anche se il termine non viene adoperato. Puo accadere facilmente di
equivocare la terminologia critica auerbachiana, a causa dell’uso idiosincratico
e apparentemente anacronistico dei vocaboli: il ‘tragico’ non ha niente a che
vedere con la tragedia; ‘problematico’ non ha niente a che vedere con problemi
da risolvere. ‘Profondita’ ¢ una metafora per complessita. ‘Umiliazione’ & un
segno di vita qui sulla terra. ‘Realismo’ non ¢ una forma letteraria: & la misura
del coinvolgimento umano nella sua ineluttabile contingenza e complessita;
negli «aspetti immediati dell’esistenza umana», nella sua concreta e sensibile
attualita e particolarita (Auerbach [1946] 2002, 116).

In quarto luogo, il sublime non € un evento raro, ma un evento quotidiano
0, quantomeno, una ‘apprensione’ (apprebensio) che riguarda la vita cosi come
viene vissuta in tutta la sua urgenza quotidiana nell’bic et nunc (Auerbach 1958,
22). Questo & cio che Auerbach intende quando si riferisce a das Alltigliche’.
In quinto luogo, Iidea di sublime & intimamente legata a una concezione
del realismo, ossia a una preoccupazione per il Reale (die Wirklichkeit,
das Realistische, «eine eigentlichere, tiefer liegende, ja sogar wirklichere
Wirklichkeit», Auerbach [1946] 1959, 540) di una ‘realta terrena’ (die irdische
Wirklichkeit) concretamente incarnata, esistenzialmente sentita e storicamente
situata (Auerbach 1933, 153)°. Poiché il realismo esistenziale ¢ una costante
negli scritti di Auerbach, mentre altri indicatori del sublime non lo sono, accade
facilmente di non rendersi conto del legame con il sublime che invece ¢ presente
nelle esperienze di cui parla. In breve, I'idea del sublime affiora ogniqualvolta
si manifesti una forte preoccupazione per I‘intensita’ e la ‘profondita’
dell’esperienza e del sentimento di fronte alle realta esistenziali umane che si
trovano in un «presente sensibile»”. Questo tipo di reazione al mondo ¢, agli
occhi di Auerbach, spirituale ed etica piuttosto che estetica o poetica (Auerbach

Francesco di Assisi (Auerbach 1927, 77), dove tuttavia il discorso sul sublime ¢ assente, anche se le
caratteristiche qui menzionate sono pienamente attive.

5 «Die erhabene Wirkung Gottes greift hier so tief in das Alltigliche ein, daf$ die beiden Bezirke
des Erhabenen und des Alltaglichen [...] grundsatzlich untrennbar sind» (Auerbach [1946] 1959,
26). Si veda anche il saggio Literatursprache und Publikum, in cui Auerbach delinea la prospettiva
della propria indagine, che non ¢ il prodotto di una Theorie, ma ha implicazioni pragmatiche per
la vita morale. In questione c’¢ una presa di coscienza della propria collocazione storica: «Einsicht
in die vielfiltigen Beziehungen eines Geschehens aus dem wir stammen [...]; eine Feststellung des
Ortes an den wir gelangt sind [...], innerste Teilnahme an uns selbst, und eine Aktualisierung des
BewufStseins: ‘wir hier und jetzt’, mit allem Reichtum und Beschrankung, die es enthilt» (Auerbach
1958, 22).

6 Cfr. «die echte Wirklichkeit» (Auerbach 1933, 146).

7 Per esempio: «Die Intensitit des Personlichen» (Auerbach 1929, 29); «tiefere Intensitit»
(ivi, 175); nel primo capitolo di Mimesis: «die sinnliche Gegenwart» (Auerbach [1946] 1959, 245).



LA TEORIA DEL SUBLIME SECONDO AUERBACH 29

[1946] 1959, 148). E, come suggerisce la rottura con gli stili classici, questo tipo
di esperienza manca nella retorica, nella critica e nella letteratura classiche, e si
trova solo nella tradizione giudaico-cristiana e in quella laica della modernita.
Questo ¢ il controverso nucleo della tesi che Auerbach sviluppa dai suoi
primi scritti fino agli ultimi. La teoria del sublime di Auerbach puo sembrare
‘stipulativa’ e arbitraria. Non ¢ cosi. In realta, si ricollega — inconsapevolmente
o solo intuitivamente — con le piu antiche concezioni di sublime del mondo
classico. Sull’antichita greca e romana Auerbach si sbagliava, peraltro non piu
della maggior parte dei classicisti che non sono arrivati a distinguere il sublime
prima e dopo Longino (cfr. Porter 2016). Svincolato dagli stili grandiosi ed
elevati e dalle emozioni ad essi associate, e anzi dalla nozione stessa di stile, il
sublime puo rientrare in una piu vasta terminologia critica che puo includere
quanto € stato recentemente definito ‘estetica del quotidiano’ (Leddy 2012).
Come spero di mostrare, Auerbach puo aiutarci a ripensare queste antiche
tradizioni, una volta eliminato il suo presupposto secondo cui nell’antichita il
sublime ¢ necessariamente legato al sistema classico degli stili.

Stilmischung e sermo humilis

La principale sfida di Auerbach alla cultura convenzionale ¢ la constatazione
che, al di fuori della letteratura classica greca e romana, si perviene al sublime
tramite la rottura delle categorie classiche di stile alto, medio e basso, la cui
separazione o Stiltrennung ¢ stata rigorosamente osservata nei periodi classici
(anche in Longino) sulla base del contenuto e della forma, con il sublime
relegato ai pensieri elevati trasmessi in ‘stile elevato’®.

Auerbach chiama questa rottura del sistema classico degli stili Stilmischung.
Il termine ¢ fuorviante. La Stilmischung non ha nulla a che vedere con lo stile
medio o ‘misto’ della retorica classica, in cui gli stili piu alti e quelli piu bassi si
fondono in un livello intermedio, e non si tratta di una semplice giustapposizione
di temi alti e dizione bassa. Al contrario, presagisce la confusione e la
‘distruzione’ (Vernichtung o Zerstorung) dell’intero sistema classico degli stili,
ovvero quanto Auerbach talvolta definisce Stilbruch (Auerbach 1933, 145, 153;
Id. 1951, 278; Id. [1946] 1959, 185; Id. 1958, 13, 32, 142-144). I tradizionali
registri stilistici, una volta infranti, perdono la loro validita, perché quanto era
stato un tempo il loro oggetto ora non é piu rilevante: la realta umana e i suoi
interessi sono radicalmente cambiati’. Al loro posto, i lettori dell’Occidente
europeo si trovano di fronte a oggetti dell’esperienza completamente nuovi. Il

8 Su Longino cfr. Auerbach 1958, 144.
9 Con l'avvento dell’umanesimo rinascimentale «die Wirklichkeit, in der die Menschen leben,
verandert sich, sie wird breiter, reicher an Moglichkeiten und grenzenlos» (Auerbach [1946] 1959, 321).



30 JAMES |. PORTER

crollo e la riorganizzazione dei quadri interpretativi, dei modi di interpretare
la condizione umana: ecco il tema piu persistente negli scritti di Auerbach,
e la Stilmischung ¢ uno dei segnali e dei sintomi di questi mutamenti storici,
dalla tradizione giudaico-cristiana a quella laica moderna. Ma la Stilmischung
¢ anche cio che sopravvive a ciascuno di questi mutamenti, proprio come fa la
condizione umana. Perché, in fin dei conti, per Auerbach ’esistenza umana ¢
una faccenda intricata, di per sé una Mischung fra elementi alti e bassi; e questo
spiega perché egli consideri la letteratura un modo di pensare e di essere e non
semplicemente un modo di scrivere. Ad esempio, la Lebensform di Montaigne
non puo essere trattata dalla scrittura se non attraverso la Stilmischung: la
cultura (Bildung) di Montaigne e la sua forma di vita (Lebensform) sono il
contrario di «abstrakt, wirklichkeitsleer, dem Beliebig-Alltaglichen abgewandt
und ‘stiltrennend’» (Auerbach [1946] 1959, 308). Si noti I’insolito utilizzo di
stiltrennend tra virgolette; Auerbach sta descrivendo uno stile di vita, e non uno
stile letterario'®,

Secondo tradizionali interpretazioni — che non condivido — del pensiero di
Auerbach, il verificarsi di questa rottura con il sistema classico viene fatta risalire
all’avvento del Nuovo Testamento e al nuovo stile che lo caratterizza, il sermo
humilis, ovvero il sermo piscatorius (la parlata dei pescatori) dei Vangeli che,
deriso dagli autori pagani classici per la sua mancanza di raffinatezza retorica,
¢ stato polemicamente adottato dalle autorita cristiane come punto di orgoglio
(cfr. Doran 2007). Auerbach rintraccia il sorgere di questo nuovo stile nei primi
Padri della Chiesa, nel martirologio (ad esempio, la Passione di Perpetua), nei
sermoni di Agostino e nel suo De doctrina christiana, e culmina nella Divina
Commedia di Dante, quel poema sacro (Auerbach [1946] 1959, 179) che «non
¢ sublime nel senso classico», perché in esso «c’¢ troppo realismo, troppa vita
concreta, troppo biotikon» (Auerbach 1941, 59-60). L’eccezionale conquista di
Dante € aver portato il sublime cristiano in una forma moderna e vernacolare.
Come i suoi predecessori, il sublime dantesco poggia sulla difficile coincidenza di
umile e sublime. Il modello di questa coincidenza stilistica, che Auerbach aveva
delineato gia nel 1929, ¢ 'improvvisa e violenta apparizione (Erscheinung), o
meglio la violenta irruzione, della divinita in forma umana: Pincarnazione di
Cristo (Auerbach 1941, 50 e 63-64; Id. [1946] 1959, 147).

Dietro il modello stilistico, tuttavia, si nasconde il piu fondamentale principio
dell’apparizione di una dimensione verticale (un appello al divino o a un’istanza
etica) all’interno del piano orizzontale dell’esperienza umana. La verticalita
non implica necessariamente elevazione letteraria, né segnala la presenza di
un universale; la sua funzione ¢ quella di segnare, all’interno dell’esperienza
vissuta, una interruzione che rende la vita frastagliata, complessa, diversa da
se stessa e discrepante: in breve, segnala cio che da profondita (piu che altezza)

10 Cfr. «das menschlich Tragische begegnet [den Menschen] jeden Tag im gemischten,
unausgewihlten Material des Lebens» (Auerbach [1946] 1959, 92).



LA TEORIA DEL SUBLIME SECONDO AUERBACH 31

e concreta specificita alla vita’>. E questa incommensurabilita all’interno

della vita stessa che crea un nuovo paradigma di realta e un nuovo modello
di realismo in letteratura, nonché un nuovo strumento critico per valutare
entrambi. Per vedere come Auerbach arriva alle sue conclusioni e perché sono
cosi importanti, sara necessario procedere per gradi'l. In seguito, passero a
considerare le conseguenze piu ampie della teoria di Auerbach.

Stilmischung e sermo humilis, rivisitati

Gli studi su Auerbach tendono a ritenere che la Stilmischung nasca solo
a partire dai Vangeli cristiani'?. In realta, per Auerbach la Stilmischung ha
origine nella tradizione ebraica, e in particolare nella Bibbia ebraica, in cui ¢
proprio la dinamica tra umiliazione (Erniedrigung) e sublimita (Erbabenbeit) a
caratterizzare la concezione dell’esistenza umana'3. E questo il precedente e il
vero modello per la successiva versione cristianizzata del sermo humilis sublime
e di una delle sue caratteristiche stilistiche — la paratassi — che deriva direttamente
dalla traduzione latina della Bibbia ebraica (ivi, 77)'*. Secondo Auerbach non
solo il sublime ebraico ¢ un modello per le successive concezioni di sublime, ma
questa sensibilita ¢ strettamente collegata — tramite la sintassi e in altri modi —
alla tradizione che dara vita al sublime cristiano e poi a quello moderno, laico®’.
In passi come quello che segue, tratto da Mimesis, possiamo osservare come
la Bibbia sia gia il prodotto di una Stilmischung e allo stesso tempo il rifiuto
avant la lettre di una Stiltrennung: «Schon von Anfang an [gestaltet sich] in den
Erzihlungen des Alten Testaments das Erhabene, Tragische und Problematische
[...] gerade im Hauslichen und Alltiaglichen» in maniera che risultino «nicht
nur tatsichlich ungetrennt, sondern grundsatzlich untrennbar [...]» (Auerbach
[1946]1959,22-25)!. Dato che il sublime e il quotidiano sono inseparabili nella
Bibbia ebraica, la separazione degli stili non vi ha luogo. Quello che la Bibbia
ebraica ha e che invece Omero non possiede («nicht besitzt», Auerbach 1953,
1) e Pintricata connessione tra ‘sublime, tragico e problematico’, che insieme
riflettono un confronto diretto con i particolari concreti della realta quotidiana

11 Purtroppo non ¢’é spazio per discutere dell’interesse di Auerbach nei confronti di Longino o
per parlare del capitolo Camilla di Literatursprache, che rappresenta la sua pitt ampia trattazione
su Longino.

12 It is in the Christian gospel [...] that the affinity between [...] sublimitas and humilitas is
first established» (Said 2003, xix).

13 «mitten im Unglick und in der Erniedrigung offenbart sich durch ihr Tun und Reden die
Erbabenheit Gottes. [...] Erniedrigung und Erhobung gehen viel tiefer und hoher als bei Homer,
und sie gehoren grundsitzlich zusammen» (Auerbach [1946] 1959, 21).

14 «Ein hoher Stil aus parataktischen Gliedern ist an sich in Europa nichts Neues, schon der
biblische Stil hat diesen Charakter (vgl. unser erstes Kapitel)» (Auerbach [1946] 1959, 107).

15 Lo stile epico di Omero ¢ piu vicino alla Stiltrennung classica, di cui & un’anticipazione.



32 JAMES |. PORTER

«in tutta la sua ampiezza e profondita», e dunque il ‘realismo’, nel senso che
Auerbach da a questo termine (Auerbach [1946] 1959, 25, 138). Dobbiamo
notare che tutte e cinque le caratteristiche, menzionate poco sopra, del sublime
auerbachiano sono gia presenti e considerate nel capitolo I di Mimesis, ovvero
«schon von Anfang an in den Erzdhlungen des Alten Testaments» (ivi, 25).
Nella Bibbia ebraica e, piu in generale, nella tradizione giudaico-cristiana, il
sublime designa un’esperienza che superficialmente ricorda il sublime dei
contesti classici, ma in realta va oltre cio che la prospettiva stilistica classica
in grado di rilevare. Qui ¢ la vis polemica della teoria di Auerbach. Qualunque
sia la grandezza cui il sublime classico arriva, in Omero cosi come in Longino,
essa ¢ neutralizzata da altri fattori'®: principalmente, il suo rivolgersi a élites
che hanno una predilezione per i registri piu alti, con le sue caratterizzazioni
stilizzate e idealizzate delle persone e della loro realta, la sua fredda e distaccata
oggettivita, e il suo predominante senso di irrilevanza: quello che Auerbach
chiama erbabene Heiterkeit o ‘sublime serenita’ (Auerbach [1946] 1959, 174).
Per contrasto, il sublime non classico pone ’accento sulla vita di individui
particolari, invischiati in circostanze particolari all’interno di un particolare
presente storico, un bic et nunc non oscurato dalla retorica, caratterizzato da
forme espressive vernacolari e demotiche, e mosso da impulsi egualitari'’.

Una seconda conseguenza di questa intrusione verticale su un significato
orizzontale & che tutto, della vita, diventa suscettibile di sublimita. Quando
Agostino, nel De doctrina christiana, chiede «Perché [Paolo] adotta uno stile
cosi elevato e appassionato per parlare di argomenti tanto insignificanti [come
“insignificanti questioni di denaro” o futili “dispute legali”]?», la risposta —
nella parafrasi che ne fa Auerbach — € che tutto nella Creazione & sublime,
anche la piu umile delle sue manifestazioni, come «questioni di soldi o un
bicchiere di acqua fredda», giacché: cosa, in prospettiva cristiana, non «riguarda
il benessere degli uomini [e] la loro salvezza eterna?» (Auerbach 1958, 31).
Bernardo di Chiaravalle, menzionato in Mimesis, fa il solito ragionamento:
«O humilitatis sublimitas!» (Auerbach [1946] 1959, 147). E lo stesso vale
per la Scrittura cristiana, che in effetti racchiude il paradosso dell’'umilta e del
sublime nella maniera in cui sono strutturati i suoi significati: la loro profondita
¢ dinamica; la Scrittura cresce di pari passo con la maturita di chi la legge. Da
qui la pregnante formula che si trova nelle Confessioni e testimonia la personale
esperienza di Agostino nella lettura della Bibbia: «incessu humilem, successu
excelsam et velatam mysteriis» (Confessiones 111, S, 9)'8. Con la Divina
Commedia di Dante, il sublime cristiano raggiunge il suo apice. Ma allo stesso

16 Cfr. «erzihlend[e] Neutralitit» (Auerbach 1958, 174).

17 Cfr. «das Jetzt und Hier» (Auerbach 1958, 176), «krafS realistische Worte» (ivi, 43).

18 Secondo Lutero, Dio ¢ presente anche «nell’intestino di un pidocchio» o almeno «in antro
scarabei vel etiam cloaca» (Jaspers [1946] 2020, 445, 877n.). Una discussione affascinante e assai
pertinente sul comune interesse di Lutero e Auerbach per il crollo dei registri alti e bassi della realta
¢ in Feldman 2024.



LA TEORIA DEL SUBLIME SECONDO AUERBACH 33

tempo, paradossalmente, si approfondisce la dimensione terrestre, orizzontale,
sulla quale si interseca quella verticale. Ricordiamo che, storicamente ed
esteticamente parlando, per Auerbach Dante non ¢ semplicemente un poeta
cristiano: € il Dichter der irdischen Welt (poeta del mondo terreno). Questo
titolo annuncia un profondo distacco dal precedente studio del suo maestro Karl
Vossler, Dante als religioser Dichter (1921). In altre parole il sublime, anche
in Dante, non € un fenomeno ultramondano, trascendente ed escatologico che
viene platonicamente rimosso dalla realta umana. E qualcosa che appartiene,
& immanente a questo mondo!”. In secondo luogo, come nella Bibbia ebraica,
anche in Dante I’esperienza del sublime in seno all’umile, al basso e al terreno
¢ un incontro immediato con I'umanita incarnata di ciascuno, con tutto il
potenziale e le limitazioni — la ricchezza e il fastidio — che quella condizione
creaturale comporta. Se il Nuovo Testamento e Agostino insistono sul corpo
spiritualizzato, Auerbach insiste sul fatto che il corpo ¢ legato alla terra e radicato
nella storia. La stessa tendenza, secondo la quale il sublime registra la realta
nel mondo terreno, continua fino ad arrivare alla modernita laica attraverso
’opera di Rabelais, Baudelaire, o Virginia Woolf; e a quel punto lo spirituale
diventa morale e si radica profondamente nella realta umana e sociale. Questa
realta puo essere priva del divino, ma le associazioni con la divinita possono
rimanere vive in una prospettiva post-secolare. Un esempio si trova in Mimesis,
a proposito delle descrizioni, cariche di echi biblici, della signora Ramsay, la cui
coscienza mostra «una sintesi delle relazioni di vita in cui la sua incomparabile
bellezza si ¢ impigliata, nelle quali appare e nello stesso tempo si nasconde [in
denen sie zugleich erscheint und sich verbirgt]» (Auerbach [1946] 2002, 321).
Il riferimento qui non € al Nuovo Testamento, ma all’Antico, laddove Dio &
presente nella sua assenza, un enigma che sfugge alla luce del giorno («[der]
einzige] verborgen[e] und doch erscheinend[e] Gott», Auerbach [1946] 1959,
19); ed é per questo che la Bibbia ebraica, a differenza di Omero, é satura di
Hintergriindigkeit e di sublime. Potremmo dire che la realta diventa in qualche
modo piu reale con il passare del tempo, ma questo sarebbe un errore. Invero,
la realta cambia nel tempo, cosi come ne cambia la percezione e la rifrazione
nella letteratura. Il sublime ¢ cio che rende evidente la realta del reale. Ecco cosa
intende Auerbach quando dice, a proposito dell’enigma della signora Ramsay:
ci invita «a cogliere una realta piu vera, piu reale» (Auerbach [1946] 2002,
324); ovvero, nient’altro che la realta della sua stessa esistenza in tutta la sua
incommensurabile profondita. E questo ¢ perfettamente in linea con quanto
potremmo definire ‘I’etica del Reale’ di Auerbach.

19 «Der im Endgeschick der Komodie vorgefundene immanente Wirklichkeitsgebalt und
Historismus stromte auf die eigentliche Geschichte zuritick und erfiillte sie mit dem Blute echter
Wabrheit [...]. Die Geschichte als solche, das gegebene irdische Leben des Menschen, erfuhr von
diesem Zentrum aus eine Belebung und Wertsteigerung, und schon in der Komadie selbst, die die
wilden Lebensgeister nicht obne Miibe in dem eschatologischen Rabmen bindigt» (Auerbach 1929,
217, corsivi miei).



34 JAMES |. PORTER

Il sublime quotidiano nell’ Antichita

A prima vista il sublime di Auerbach, con la sua enfasi sul riconoscimento
di immense profondita nella superficie quotidiana, sembra essere incompatibile
con il sublime degli scrittori greci e romani. Auerbach stesso ne & senz’altro
convinto. Ma ha ragione? Ne dubito. E vero che i maestri di retorica, da Aristotele
a Longino, escludono il linguaggio quotidiano dai registri esteticamente tesi
della letteratura. Ma al di fuori di questa tradizione e in luoghi che Auerbach
non ha mai investigato, le cose sembrano stare diversamente. I filosofi sono
forse il miglior controesempio, soprattutto a causa del loro approccio olistico
alla realta, ma anche campioni presi da altri generi letterari lo confermerebbero.
Pensiamo ai versi del libro IV (414-419) di Lucrezio, in cui una pozzanghera
d’acqua formatasi tra le pietre del selciato di una strada e «non piu profonda di
un solo dito» riflette miracolosamente (mirande) abissi che sembrano estendersi
dal cielo alle profondita inesplorate al di sotto della superficie visibile:

At coniectus aquae digitum non altior unum,

qui lapides inter sistit per strata viarum,

despectum praebet sub terras inpete tanto,

a terris quantum caeli patet altus hiatus,

nubila despicere et caelum ut videare videre,

corpora mirande sub terras abdita caelo. (Lucrezio 1924)

Sitratta diuna magistrale trasfigurazione del luogo comune in un’emozionante
percezione di sublimi altezze e profondita, perché nulla potrebbe essere piu
comune o umile del suolo su cui camminiamo. Tali trasformazioni dei fenomeni
quotidiani in meraviglie naturali sono tipiche della speculazione sulla natura
dai pluralisti presocratici agli stoici romani, una tradizione che ha contribuito
in modo determinante alla riflessione sul sublime in ambito letterario e retorico,
Longino compreso. La teoria di Auerbach, usata come chiave di ri-lettura
dell’Antichita, puo offrirci un nuovo modo di far luce su questa tradizione.

La filosofia naturale, cosi come la troviamo in Lucrezio, ci offre in effetti
una sorta di estetica del quotidiano: la natura non si prende giorni di riposo,
eppure ogni giorno & un giorno di festa nel mondo naturale?’. Ne consegue che
il mondo fisico & uniformemente sublime per sua stessa natura (perché nulla &
pit maestoso del cosmo) e allo stesso tempo uniformemente pedestre (perché
nelle nostre attivita quotidiane di solito diamo per scontata la natura, ad
esempio ogni volta che calpestiamo la terra o beviamo un bicchiere d’acqua; ma

20 «der uralte, erhabene Vorgang [la scena biblica del frutto proibito rappresentata nel medievale
Mystere d’Adam] soll gegenwirtig sein, er soll zu einem gegenwirtigen, jederzeit moglichen, jedem
Horer vorstellbaren und vertrauten Geschehen werden; er soll tief in das Leben und Fiihlen eines
beliebigen franzosischen Zeitgenossen hineinwachsen» (Auerbach [1946] 1959, 146). Questo fa
parte del suo Alltagsrealismus. Si veda questo verso di una poesia composta da Auerbach nel giorno
in cui fini la Prima guerra mondiale: «Jeder Tag sei ein Fest» (citato in Vialon 2010, 43).



LA TEORIA DEL SUBLIME SECONDO AUERBACH 35

il cosmo € ovunque, anche qui, davanti ai nostri occhi). La filosofia naturale ci
ricorda 'inseparabilita delle due categorie — il sublime e 'umile - e solitamente
lo fa mettendoci di fronte alla loro fusione, proprio come in Lucrezio. La
pozzanghera di Lucrezio sarebbe un innocuo esempio della vastita della natura
se, all’interno di quell’esperienza, non contenesse I’intimazione, o la minaccia,
di una dissoluzione piu grande: la pozzanghera ¢ insondabilmente profonda.
Esattamente questo ¢ Deffetto della speculazione naturale sulle percezioni
ordinarie: trasforma gli oggetti quotidiani in entusiasmanti indizi e sintomi
di iper-oggetti naturali (cfr. Morton 2011 e 2013). L’esperienza, del resto, &
tanto piu sconvolgente proprio in quanto avviene ai nostri piedi. Il sublime
classico contrappone le altezze a esperienze terrene. L’altro sublime — cosmico —
avvicina gli estremi fino a una prossimita inquietante. In quei momenti, grazie
allo spostamento di prospettiva, il mondo diventa vertiginosamente altro. La
sensazione che i segreti della natura siano nascosti in bella vista, sensazione
racchiusa nel motto presocratico secondo cui «i fenomeni sono la visione di
cose non viste» (Anassagora) non € diversa da quella descritta da Longino nel
capitolo IX, 6 del trattato Del sublime — con 'immaginato scorcio di Ouranos
e di Hades visti dalla superficie, ancora intatta, della Terra — che a sua volta
ricorda le evocazioni sub pedibus di Lucrezio nel libro 11, 26-27 o la vulcanicita
della natura rappresentata dall’Etna nel poema romano Aetna e altrove (Porter
2019, 206). Talvolta questa accresciuta attenzione alle regioni sconosciute
di quanto € conosciuto trova espressione in un linguaggio quasi teologico: il
mondo sembra una porta d’accesso al divino. Se tutte le cose sono piene degli
déi — anche le nostre cucine, come dicono Talete ed Eraclito — allora o tutto ¢
sublime o niente lo ¢*!. Ma la divinizzazione della realtd materiale ¢ solo una
delle tante vie possibili verso il sublime in natura. E in ogni caso, nella fisica
tradizionale della filosofia antica, il divino non ¢ che una metafora del sublime
della natura.

Piu che quella del divino, ¢ utile la categoria dell’iper-oggetto, coniata
dallecocritico Timothy Morton per descrivere «le cose che sono diffusamente
distribuite nel tempo e nello spazio relativi agli esseri umani» (Morton 2013,
1). Questa prospettiva permette di cogliere 'operazione che I’antica filosofia
naturale fa quando converte fenomeni ed elementi ordinari (rocce, fuoco, acqua,
nuvole) in fenomeni che eccedono, oggetti che travolgono i nostri consueti,
individuali e immediati confini di esperienza e comprensione. Tutto cio che
vediamo e tocchiamo, ogni odore o sapore, si trasforma istantaneamente in
una piccola porzione di un piu grande e insondabile ‘insieme’ che appartiene a
una terza entita inaccessibilmente remota, o semplicemente a una prospettiva
diversa, comunque la si voglia chiamare: una prospettiva dall’alto o dal

21 Secondo Aristotele (De an., 411a) «Thales thought that all things are full of gods» (EGP
237), mentre Eraclito (De part. an., 645a) pensava che gli dei fossero presenti anche in cucina
(Aristotele 1937, 101).



36 JAMES |. PORTER

basso, dal nulla o (come preferisco dire io e come dice anche Auerbach) una
prospettiva da ogni dove, secondo quanto si legge nel suo commento alla
Stilmischung di Flaubert: «die Gegenstinde werden gesehen wie Gott sie sieht,
[...] es gebe keine hohen und niedrigen Gegenstiande; die Schopfung sei ein
ohne Parteinabme geschaffenes Kunstwerk, der realistische Kunstler habe die
Verfahrensweisen der Schopfung nachzuahmen, und jeder Gegenstand enthalte
in seiner Eigentlichkeit, vor Gottes Auge, so gut Ernst wie Komik, so gut Wiirde
wie Niedrigkeit» (Auerbach [1946] 1959, 454, corsivi miei)??. Tutte queste
prospettive sono tuttavia prive di significato, se non registrano un’esperienza
che é stata fatta da noi. Il radicale mutamento delle nostre prospettive trasforma
il modo in cui il mondo ci appare ad ogni istante della nostra vita e in ogni
direzione in cui guardiamo. Se la natura potesse parlare, userebbe un sermo
humilis. L’antica filosofia della natura segue questo esempio ogni volta che
parla di un sublime quotidiano e materiale.

L’immanentismo degli stoici offre molti esempi di questo sublime quotidiano.
Commentando la teoria del destino di Crisippo («E se sapessi che mi & destinata
adesso una malattia, le muoverei addirittura incontro»), Epitteto aggiunge:
«anche il piede, infatti, se avesse sentimento, andrebbe ad immergersi nel fango
spontaneamente» (Epitteto 2009, 351-353). Il destino non si vergogna del
fango. Anche in Seneca vi sono molte intuizioni di questo tipo. Detto questo, la
prospettiva cosmica ha mordente solo quando coincide e si scontra con il punto
di vista quotidiano: I'una amplifica e sconvolge I’altro. La realta quotidiana
incarna la realta della natura. Il risultato puo essere altrettanto coinvolgente di
quanto Auerbach descrive nella sua analisi del sublime. Cio che viene rivelato
non ¢é solo la realta tout court, ma la precarieta stessa della realta, della realta
della natura, e della nostra.

Quando, nelle Naturales quaestiones, Seneca afferma che «nihil stabile est»
(Il1,27,6) o che «una goccia d’acqua scava la pietra» (IVb,3,4) o che «forse
questo luogo, in cui ti senti del tutto al sicuro, sara distrutto [scindet] stanotte,
o0 oggi prima del tramonto» (VI,1,11), ci sta ricordando che le nostre esperienze
ordinarie appartengono a un ordine delle cose che trascende ’ordinario (cfr.
Seneca 1989). Il punto non é che la verticalita eclissa orizzontalita: piuttosto,
I’asse verticale abita — gli ¢ radicalmente immanente — I’asse orizzontale del
quotidiano, ogniaspetto del quale € cosmico, proprio come la dimensione cosmica
nella sua interezza ¢ ordinaria, cioé¢ elementare, fenomenica, materialmente e
sensorialmente presente. La natura non discrimina tra queste prospettive (la
verticale e ’orizzontale): la realta ¢ la loro totalita. E sarebbe sbagliato supporre
che gli antichi filosofi della natura si interessino alle questioni cosmiche solo

22 Cfr. «die allumfassenden Weite» (Auerbach 1929, 122); e «Zum erstenmal seit der Antike
zeigt sie sich frei und allseitig, ohne stindische Beschrankung, ohne Einengung des Gesichtsfeldes,
in einer Anschauung, die sich unbehindert tiberallhin wendet, einem Geiste, der alle Erscheinungen
lebendig ordnet, und einer Sprache, die sowohl der Sinnlichkeit der Erscheinungen wie ihrem
vielfiltig geordneten Ineinandergreifen Gentige tut» (ivi, 210).



LA TEORIA DEL SUBLIME SECONDO AUERBACH 37

attraverso una prospettiva dall’alto. Al contrario, si premurano costantemente
di farci comprendere meglio il mondo in cui noi abitiamo: quaggiu, in basso.
Questa ¢ Iidea su cui si basa la concezione del realismo di Auerbach,
che sottolinea come I’asse verticale sia ‘incorporato’ (eingebettet) nella
realta quotidiana®3, mentre gli assi verticale e orizzontale sono letteralmente
‘attualizzati’ nella loro reciproca embricatura: «in dem Ineinander beider [Pole]
aktualisiert» (Auerbach, 1933, 145). Si possono trovare esempi in altre aree
del pensiero classico al di fuori della filosofia. Un passo citato da Auerbach, in
una nota a pi¢ di pagina a Sermo humilis, ¢ il resoconto di Plinio su Pireico,
un pittore che raggiunse I’apice del realismo (summam gloriam) nonostante il
(0 a causa del) suo umile soggetto (la sua humilitas): «Dipingeva botteghe di
barbieri, banchi di ciabattini, asini, cibarie e soggetti simili, e cosi si guadagno
il nome di rhyparographus |‘pittore di cose sordide’]» (Auerbach 1958, 33).
L’elenco & prodigiosamente simile agli oggetti che riempiono
’onnicomprensivo mondo della natura di Eraclito?*. Sia Plinio che Eraclito,
cosi come Lucrezio e gli Stoici, confermano la virtuale massima di Auerbach:
«anche nella vita piu umile si cela tutto 'vomo [auch im niedrigsten Leben
steckt das Ganze des Menschlichen]» (Auerbach, [1946] 2000, II, 42). Con
quest’ultima frase, Auerbach intende I’intero ordine delle cose in cui 'umanita
¢ collocata e sul cui sfondo essa scopre, benché non riesca a decifrarlo, il
proprio significato ultimo. In Mimesis si parla di questo sfondo come di una
polifonica «coerenza universale» (Auerbach [1946] 2000, I, 216)%, ovvero una
Weltordnung «fisica e cosmologica, etica e storico-politica» che comprende
tutto quanto rientra nell’esperienza umana, sia la «sublime grandezza [erhabene
Grofse]» sia la «spregevole bassezza [verdchtliche Gemeinheit] (ivi, 205).
Quello che Auerbach descrive in momenti come questi non é la laicizzazione
della storia, ma la moderna riscoperta delle illimitate possibilita di significato
che ha il mondo. A partire dal XVI secolo, «la realta [die Wirklichkeit] nella
quale gli uomini vivono si trasforma, si allarga, diventa piu ricca di possibilita
e illimitata [grenzenlos]» (Auerbach [1946] 2000, II, 74): con la dissoluzione
del «cristianesimo medievale [...] I’elementare [das Elementare] e 'umano-

23 Sull’uso del termine ‘einbetten’ in relazione alla concezione del realismo in Mimesis, vedi il
contributo di Christian Rivoletti (2025) in questo fascicolo (e in part. a p. 65, la nota 21).

24 «Heraclitus’s universe contains rivers, tides, mist, the courses of the sun, roads, barley drink,
fish, pigs, monkeys, dogs, asses, corpses, dung, circles, carding wheels, children’s toys, bows, and
lyres» (Porter 2022, 15).

25 Immagini cosmiche e fisiche sono sorprendentemente frequenti in Mimesis: la ‘economia’
drammatica di Shakespeare «ist inspiriert von der Vorstellung des universalen Zusammenhangs
der Welt, so daf§ jede beriithrte Saite menschlichen Schicksals eine Fulle von Stimmen zu Mit-
und Gegenspiel aufruft. [...] Stimmen aus jenem Weltorchester» (Auerbach [1946] 1959, 308) e
«vielstimmigen Weltzusammenhangs» (ivi, 307); questo ¢ cio che Auerbach definisce un Ineinander
(ivi, 306, cfr. supra): «Die Wirklichkeit, in der die Menschen leben, verandert sich, sie wird breiter,
reicher an Moglichkeiten und grenzenlos» (ivi, 306); «Das dynamische Walten der elementaren
Krifte» (ivi, 313).



38 JAMES |. PORTER

morale entrano in rapporto fra di loro; un profondo sentimento di simpatia
[eine ungeheuere Sympathetik] sembra compenetrare il mondo» (ivi, 77). Nel
1952, quando scrive la Philologie der Weltliteratur, la sua visione ¢ diventata
decisamente planetaria: «Non viviamo solo sulla terra, ma nel mondo,
nell’universo» (Auerbach 1952a, 310). Potremmo dire che la modernita di
Auerbach &, improvvisamente, ritornata antica.

Conclusioni

Vorrei ora riassumere le idee principali che ho cercato di esporre in questo
contributo. In primo luogo, ho voluto riportare la teoria del sublime di Auerbach
nella posizione che le spetta, ovvero al centro del suo pensiero. Come la teoria
della Stilmischung, il sublime auerbachiano sfida i canoni della critica letteraria
e della retorica classica. Il sublime per Auerbach non € un ‘alto’ distinto da
un ‘basso’. Piuttosto, ¢ il punto in cui ’alto e il basso si incontrano e rivelano
situazioni eticamente tese. E il segnale di una rottura non solo nel sistema
degli stili (uno Stilbruch), ma nella natura stessa dell’esperienza. Ho inoltre
avanzato la proposta che la teoria del sublime di Auerbach sia anti-classica
nelle intenzioni, ma non anti-antica nell’applicazione. Infatti, I’origine e il
destino ultimo del sublime prima e dopo Longino non consistono nella retorica,
nella poetica o nell’estetica, ma nell’esperienza, nella natura e nella vita. Cio ¢
pienamente in linea con I’idea di Auerbach secondo cui sublime e umile non
sono categorie estetico-stilistiche, ma etiche e teologiche: «Diese bedeutenden
Stellen handeln von der Sache selbst, nicht von ihrer literarischen Darstellung;
sublimitas und humilitas sind hier tiberall ethisch-theologische, nicht dsthetisch-
stilistische Kategorien» (Auerbach [1946] 1959, 148). E questo che rende, oggi,
la sua teoria cosi interessante. Insomma, Auerbach sta inconsapevolmente
riscoprendo alcune delle potenzialita rivoluzionarie del sublime nell’ Antichita.

A chi non ha familiarita con questa preistoria del sublime, 'uso che
Auerbach fa del concetto potrebbe sembrare arbitrario. Non lo €. E non &
piu arbitrario di qualsiasi altro concetto-chiave della sua terminologia critica,
come ad esempio Wirklichkeit, Leben, Erfabrung, das Konkrete, das Tragische,
das Problematische e cosi via®®. Se presi isolatamente, questi termini possono
disorientare, e sebbene possano comparire da soli nei suoi scritti, tendono
tipicamente a gravitare ['uno verso I’altro, sia in forme composte, come das
Alltaglich-Wirkliche, das Tragisch-Problematische, sinnlich-konkret e cosi

26 Fra gli altri termini: der Alltag, irdisch, Diesseitigkeit, hoch, niedrig, Tiefe, realistisch,
sinnlich, hintergriindig, ernst(haft), das Erhabene.



LA TEORIA DEL SUBLIME SECONDO AUERBACH 39

via?’, sia in combinazione tra loro®®. Il fatto che questi termini tendano a

convergere insieme lascia intendere che attraverso di essi Auerbach sta cercando
di designare un unico fenomeno e personalmente ne sono convinto. Auerbach
individua aree dell’espressione letteraria che sono particolarmente dense di
significato e che sono reali ed eticamente rilevanti quanto la vita stessa, allorché
¢ vissuta nelle sue forme piu piene e complesse. La vita, nella sua unendliche
Fiille, & un requisito del realismo che Auerbach individuo per la prima volta
nella dissertazione del 1921 e che divenne il segno distintivo della sua teoria
del realismo per tutto il corso della sua carriera?’. Il sublime designa il punto,
nel pensiero di Auerbach, in cui questi diversi filoni finiranno per intersecarsi.
Sebbene il linguaggio della Stilmischung e del sublime siano assenti nel 1921,
I’idea che li sottende ¢ gia attiva.

Una delle trame che collegano la dissertazione del 1921 e gli scritti successivi
¢ la funzione svolta dalla storia nel registrare la realta. Il tema qui, come piu
tardi, & «|’appassionata contemplazione della vita terrena [die leidenschaftliche
Betrachtung des irdischen Lebens]» (detto di Dante e Boccaccio), che € quanto
da sostanza alla «realta occidentale [der abendlindischen Wirklichkeit]» e
alla sua «rappresentazione [Darstellung]». Cosi Auerbach scrive nel 1921,
preannunciando il sottotitolo del suo futuro Mimesis: Dargestellte Wirklichkeit
in der abendlindischen Literatur (Auerbach 1921, 3)3°. La storia segna il brusco
incontro della vita individuale e collettiva con la realta (Wirklichkeit). Quanto
piu la vita é vicina alla realta storica e alla vita concretamente vissuta nel
mondo terreno e sensibile, tanto piul autenticamente puo essere rappresentata,
attraverso la letteratura, in tutta la sua molteplice pienezza, complessita
e problematica perplessita. Il sublime € il nome che Auerbach da a questa
profonda percezione, attraverso I’esperienza, della contingenza storica: della
Verstrickung della vita, come scrive in Mimesis e altrove, in una condizione
che é risolutamente immanente e non ultramondana (non ha posto «in der
jenseitigen Welt»3!). E nella Bibbia ebraica che questa percezione si manifesta

27 Per esempio: das Ernsthaft-Problematische, Erfabrungswirklichkeit, Lebenswirklichkeit.

28 Per esempio: ernsthaft, problematisch und tragisch, die Vertiefung des Problematischen, die
Darstellung des alltiglich Wirklichen, die konkrete Darstellung des alltdglichen Lebensverlaufs.

29 Cfr. la vita nella sua «unendliche Fulle» (Auerbach 1921, 3); «die leidenschaftliche
Betrachtung des irdischen Lebens» (ivi, 8) e «[des] Zusammenlebens» (ivi, 38). Gia ¢ presente un
collegamento tra «das Problematische» e «das Tragische» (ivi, 36). Su questo cfr. Porter 2025.

30 Sta gia cominciando a vedere il suo progetto nella prospettiva del realismo: «realistisch»
(Auerbach 1921, 1), «durch den Realismus der Darstellung» (ivi, 15), «Realismus» (ivi, 40).

31 «von Anfang an ist das Christentum weder blof§ lehrend noch blof§ mythisch, sondern tief ins
geschichtliche Dasein verstrickt» (Auerbach 1958, 239); come a dire che il Cristianesimo &, in senso
vichiano, il prodotto dell’attivitd umana. «Im Jenseits ist der Mensch nicht mehr in irgendeiner
irdischen Handlung oder Verstrickung befangen, wie in jeder rein irdischen Nachahmung
menschlicher Geschehnisse» (ivi, 189). Cfr. «In all dem liegt beschlossen, was man beinahe eine
Paradoxie nennen muss. Denn es ist die Geschichte, will heifSen dieses unsere irdische Leben, in der
sich der individuelle Charakter in seinem Verhaltnis zum individuellen Schicksal entwickelt und
manifestiert [...]. In der jenseitigen Welt jedoch hort die Geschichte auf» (Auerbach 2014, 128).



40 JAMES |. PORTER

per la prima volta. Essa mette in evidenza «die wirre, widerspruchsvolle,
hemmungsreiche Mannigfaltigkeit des inneren und &dufleren Geschehens,
die die echte Geschichte zeigt» (Auerbach [1946] 1959, 23)3%, tutte quelle
caratteristiche che contribuiscono alla sua sublimita. Tracciando la storia del
realismo nella letteratura occidentale, Auerbach traccia la storia del sublime:
vale a dire, della piu profonda rilevazione di significato dell’esperienza umana.
Dante € solo una tappa intermedia in questo itinerario. In effetti, un paradosso
del racconto di Auerbach ¢é che soltanto con Pintrusione del Cristianesimo —
non nonostante, ma proprio a causa della sua acuta attenzione allo spirituale e
in parte a causa del suo ritorno al realismo della Bibbia ebraica — ¢ possibile un
«nuovo modo d’afferrare le cose sensibili», di cogliere la realta come essa viene
vissuta ed esperita (cfr. ivi, 93-94). La caratteristica del realismo ottocentesco &
la sua eccezionale attenzione all’«<uomo che vive impigliato nella sua quotidiana
concretezza»; il che, come Auerbach scrive gia nel 1937, comporta la rottura
della separazione degli stili (Auerbach 1967, 320)%3.

Detto questo, sarebbe sbagliato pensare che il sublime abbia un valore trans-
storico fisso per Auerbach. E vero il contrario. Poiché il sublime registra la realta
storica come la si esperisce, la sublimita (Erbabenheit) varia da un periodo
storico all’altro. Il sublime che identifica I’esperienza ebraica nella Bibbia non ¢
identico a quello sperimentato dai primi o dai successivi cristiani, né corrisponde
al sublime dell’Amleto, che mostra sfumature di significato (Abténungen)
specifiche di Shakespeare: «Shakespeare mischt Erhaben und Niedrig, Tragisch
und Komisch in einer unerschopflichen Fille von Abténungen» (Auerbach
[1946] 1959, 302), o a quello delle Fleurs du Mal di Baudelaire, caratterizzato
da Auerbach come diister, «extrem sinnlich, kalt, tierisch, quilend, dimonisch
und erhaben» (Auerbach 1951, 282)34.

32 «Man denke etwa an Adam, an Noah, an David, an Hiob; und schliefSlich bleibt der hausliche
Realismus, die Darstellung des alltdglichen Lebens, bei Homer stets im Idyllisch-Friedlichen —
wihrend schon von Anfang an in den Erzihlungen des Alten Testaments das Erbabene, Tragische
und Problematische sich gerade im Hauslichen und Alltiglichen gestaltet» (Auerbach [1946] 1959,
25 corsivi miei).

33 Cfr. «die Vertiefung ins Tragische und Kreatiirliche, die Verstrickung im Geschichtlichen»
(Auerbach [1946] 1959, 385). La Bibbia ebraica non presenta tale Stilbruch, ma ha la propria
origine direttamente dai fattori che producono la Stilmischung e di conseguenza ne ¢ la forma
originaria.

34 «den Charakter des diister Erhabenen [...] welcher tiefste Verzweiflung ausdriickt»
(Auerbach 1951, 274); le poesie di Baudelaire mostrano «Qual», «Widerspriiche», «Tiefe und
Grofle», «das Erniedrigende und Entwiirdigende» (ivi, 281), «eine Mischung des Niedrigen und
Veriachtlichen mit dem Erhabenen» (ivi, 289).



LA TEORIA DEL SUBLIME SECONDO AUERBACH 1

Vale la pena soffermarsi ancora un attimo sull’esempio di Baudelaire, che
rappresenta una singolare e apparentemente paradossale conferma della teoria
di Auerbach, tanto piu se si considera la tradizionale — a partire da Baudelaire
stesso — associazione del modernismo baudelairiano con una teoria della
bellezza («la beauté mystérieuse»)>’. Da una parte, la poesia di Baudelaire
presenta tutte le caratteristiche canoniche del sublime auerbachiano: ¢ seria
(ernsthafft), esibisce con la massima intensita possibile il tormento psicologico
(Qual), le contraddizioni e i dubbi dell’autore; oscilla freneticamente tra
grandeur e umiliazione, realizzando cosi un totale Stilbruch3®. Per altri aspetti,
Baudelaire sembra mostrare quella che Auerbach chiama una «Sonderform des
Erhabenen»; e questo potrebbe suggerire una deviazione dalla norma (Auerbach
1951, 276). Auerbach descrive gli atteggiamenti di Baudelaire come «perversi»,
come senza dubbio erano (sei delle poesie piu scandalose della raccolta furono
immediatamente censurate) (ivi, 281-282). La poesia di Baudelaire sprofonda
il poeta e il lettore in una disperazione terrificante, amara e privata del divino.
Sembra una poesia ostile alla vita (lebensfeindlich): la sua Sinnlichkeit terrena
¢ erotica e blasfema; la distanza tra il paradiso e I'inferno terreno — principio
canonico del sublime classico e anche dantesco — ¢ vuota e abissale: «Etre
maudit a qui, de I’abime profond / Jusqu’au plus haut du ciel, rien, hors moi,
ne répond» (cfr. ivi, 276)%’. In breve, il poeta Baudelaire ¢ abietto, cosi come
lo ¢ il suo mondo privo di qualsiasi mezzo di redenzione, trascendenza o fuga
(Ausweg). Non c’¢ da stupirsi che Baudelaire sia stato attaccato e censurato
durante la sua vita. Altrettanto sconcertante, se ricordiamo che per Auerbach
il sublime deve essere legato al realismo letterario, & la sua descrizione della
poesia di Baudelaire come simbolica, ‘irrealistica’ (unrealistisch: «sie l1afst sich
nicht auf konkrete Ursachen zuriickfithren»), persino ‘surreale’, surrealistisch
(ivi, 277-279). Come uscire da questa impasse? Auerbach sta contraddicendo
la sua stessa teoria? E perché profonde tanta attenzione a un argomento cosi
improbabile?

Una ragione ¢ che Auerbach difende Baudelaire non solo dall’ostilita dei suoi
contemporanei, ma anche dai recenti «critici cattolici di spicco che fanno di lui
un «mistico cattolico»: hanno frainteso tutti i suoi segnali (ivi, 284 n.7, 286)3.
E vero che I'immaginazione baudelairiana mostra «la struttura interna di un
mistico [cristiano]» (Auerbach 1951, 285). Ma, aggiunge subito Auerbach,
Baudelaire sovverte questa struttura e crea cosi un sublime decisamente non
cristiano e anticristiano: «In den Fleurs du Mal hat Christus keinen Raum»

35 Nell’estetica antica e moderna, bellezza e sublimita vengono spesso identificate (cfr. Porter
2016).

36 Cfr. «der Widerspruch zwischen dem hohen Ton des Gedichts und der Wiirdelosigkeit des
Gegenstandes [...]; ein Kontrast, der auf die meisten Zeitgenossen als Stilbruch wirkte» (Auerbach
1951, 278).

37 Cfr. «das [...] Abgriindige» (ivi, 282).

38 Auerbach fa il nome di Jean Royere (1927) e Jean Pommier (1932).



42 JAMES |. PORTER

(ibid.). Qui Auerbach riecheggia e approfondisce I’introduzione del 1946 —
eloglata all’interno dello stesso saggio — di Sartre a Baudelaire (ivi, 287)%.

Un’altra ragione ¢ che Auerbach sta perfezionando la sua teoria del
realismo sublime e la sta portando a un estremo sorprendente. La mossa non
& semplicemente provocatoria. E in se stessa sagacemente scaltra. La poesia di
Baudelaire, insiste Auerbach, ¢ realistica e sublime come qualsiasi altra, non
malgrado ma proprio grazie alle sue caratteristiche anomale: ci mostra la realta
storica della sua epoca («die gegebene Wirklichkeit der Zeit») in tutta la sua
nudita («Nacktheit») e con una sconvolgente immediatezza (ivi, 289, 276).
Lo stesso odio di Baudelaire per il proprio tempo € di per sé un’incarnazione
della sua epoca. Di conseguenza, la sua poesia non ¢ semplicemente realistica; &
«dufSerst» ed «extrem realistisch» (ivi, 278). E se osserviamo piu attentamente,
scopriamo che il sublime di Baudelaire non é tanto una Sonderform des
Erhabenen quanto un esempio dell’unicita che ogni tipo di sublime esprime,
in una sua peculiare modalita, nelle diverse epoche, compresa quella di Dante:
«Das hoffnungslos Schreckliche hat in der Literatur seinen tiberlieferten Platz;
es ist eine Sonderform des Erhabenen. Es findet sich etwa bei manchen antiken
Tragikern und Geschichtsschreibern, natiirlich auch bei Dante; es besitzt
hochste Wirde» (ivi, 276).

E cosi, in ultima analisi, il sublime di Baudelaire allo stesso modo «besitzt
hochste Wurde» Qui Auerbach sta dimostrando il suo pr1nc1p10 secondo cui
il realismo non & una misura della realta empirica. E la misura piu alta della
realta esperienziale; ed € per questo che Baudelaire ¢ stato, secondo Auerbach,
’autore piu influente del secolo che gli succede.

Nicht nur die Formgebung der modernen Lyrik, sondern auch die anderer literarischer
Kunstformen des seither verflossenen Jahrhunderts — es ist schon fast ein Jahrhundert — ist
ohne die Fleurs du Mal kaum denkbar; man findet die Spuren Baudelaires bei Gide, Proust,
Joyce und Thomas Mann ebenso wie bei Rimbaud, Mallarmé, Rilke und Eliot. Baudelaires
Stillage, jene Mischung, die wir zu beschreiben versuchten, ist so lebendig wie je. (ivi, 290)

Per quanto questo possa essere vero, non dobbiamo sopravvalutare la
portata del sublime negli studi di Auerbach. Il sublime non ¢ una caratteristica
inevitabile dell’espressione letteraria. Né la fusione di stile alto e basso garantisce
la presenza di realismo o di sublimita, come appare chiaro dalla delusione di
Auerbach nei confronti dell’epoca di Voltaire e degli scritti di Victor Hugo (cfr.
Auerbach [1946] 1959, 360 e 385-386; 1d. 2014, 77). Detto questo, possiamo
essere certi che, ogniqualvolta la letteratura presenti il tipo di sublime approvato
da Auerbach, questo accade perché la vita e diventata urgentemente reale. E

39 Cfr. quanto scrive Jean Paul Sartre nel suo Baudelaire del 1947, la ristampa dell’introduzione
agli Ecrits intimes (1946) che & citata da Auerbach: «Il semble donc que les critiques catholiques
soient bien téméraires, qui le revendiquent pour un des leurs. Mais qu’il ait cru ou non importe
assez peu. S’il ne tenait pas ’existence de Dieu pour une réalité, au moins cette existence était elle
comme un pole de ses réveries imaginaires» (Sartre 1947, 56).



LA TEORIA DEL SUBLIME SECONDO AUERBACH 43

questo ¢ lo straordinario contributo di Auerbach alla teoria, antica e moderna,
del sublime*.

Traduzione dall’inglese di Marco Menicacci

Riferimenti bibliografici

Ankersmit, Frank R., 2001. «Why Realism? Auerbach on the Representation
of Reality», in Id., 2001. Historical Representation, Stanford, Stanford
University Press, 197-217.

[Aristotele] Aristotle, 1937. Parts of Animals. Movement of Animals.
Progression of Animals, tr. di A.L. Peck e E. S. Forster, Cambridge (MA),
Harvard University Press.

Auerbach, Erich, 1921. Zur Technik der Friibrenaissancenovelle in Italien und
Frankreich, Heidelberg, Winter.

Auerbach, Erich, 1927. «Uber das Personliche in der Wirkung des heiligen
Franz von Assisi», Deutsche Vierteljabrsschrift fiir Literaturwissenschaft
und Geistesgeschichte 5, 65-77.

Auerbach, Erich, 1929. Dante als Dichter der irdischen Welt, Berlin/Leipzig,
De Gruyter.

Auerbach, Erich, 1933. «Romantik und Realismus», Newue Jabrbiicher fiir
Wissenschaft und Jugendbildung 9, 143-153.

Auerbach, Erich, 1933a. Das franzésische Publikum des 17. Jabrbunderts,
Miinchen, Max Hueber.

Auerbach, Erich, 1937. «Uber die ernste Nachahmung des Alltiglichen»,
Romanoloji Semineri Dergisi. Travaux du Séminaire de philologie romane
1,262-93.

Auerbach, Erich, 1941. «Sacrae Scripturae sermo humilis», Neuphilologische
Mitteilungen 42 (2), 57-67.

Auerbach, Erich, [1946] 1959. Mimesis: Dargestellte Wirklichkeit in der
abendlindischen Literatur, Bern, Francke.

Auerbach, Erich, [1946] 2002. Mimesis. Il realismo nella letteratura occidentale,
tr. it. di Alberto Romagnoli e Hans Hinterhduser, Torino, Einaudi, 2 voll.

Auerbach, Erich, 1951. «Baudelaires Fleurs du Mal und das Erhabene», in Id.,
1951. Vier Untersuchungen zur Geschichte der franzésischen Bildung, Bern,
Francke, 107-21. Pubblicato per la prima volta come Auerbach, Erich, 1950.
«La dignita estetica delle Fleurs du mal», Inventario 3 (2), 121-33. Poi in
Id., 1967. Gesammelte Aufsiitze zur romanischen Philologie, Bern, Francke.

40 T miei ringraziamenti a Christian Rivoletti per avermi invitato a partecipare alla conferenza di
Villa Vigoni, ai partecipanti per i loro commenti e a Marco Menicacci per la sua attenta traduzione
di questo saggio.



44 JAMES |. PORTER

Auerbach, Erich, 1952. «Sermo humilis 1: Spatantike», Romanische Forschungen
64 (3-4), 304-64.

Auerbach, Erich, 1952a. «Philologie der Weltliteratur», in Id., 1952.
Weltliteratur: Festgabe fiir Fritz Strich zum 70. Geburtstag, a cura di Walter
Muschg e E. Staiger, Bern, Francke, 39-50.

Auerbach, Erich, 1953. «Epilegomena zu Mimesis», Romanische Forschungen
65 (1-2), 1-18.

Auerbach, Erich, 1954. «Sermo humilis 1I: Lateinische Prosa des 9. und 10.
Jahrhunderts», Romanische Forschungen 66 (1-2), 1-64.

Auerbach, Erich, 1958. Literatursprache und Publikum in der lateinischen
Spdtantike und im Mittelalter, Bern, Francke.

Auerbach, Erich, 1967. «Paul Binswanger: Die asthetische Problematik
Flauberts» (1937), in Id., Gesammelte Aufsditze zur romanischen Philologie,
Bern, Francke.

Auerbach, Erich, 2014. Kultur als Politik. Aufsditze aus dem Exil zur Geschichte
und Zukunft Europas (1938-1947), a cura di Christian Rivoletti, tr. ted. di
Christoph Neumann, Konstanz, Konstanz University Press.

Cicerone (Marco Tullio Cicerone), 2008. La repubblica, a cura di Francesca
Nenci, Milano, BUR.

Doran, Robert, 2007. «Literary History and the Sublime in Erich Auerbach’s
Mimesis», New Literary History 38 (2), 353-369.

EGP = Early Greek Philosophy, Volume Il: Beginnings and Early lonian
Thinkers, Part 1., a cura di André Laks e Glenn W. Most, Cambridge (MA),
Harvard University Press, 2016.

Epitteto, 2009. Tutte le opere, a cura di Giovanni Reale e Cesare Cassanmagnago,
Milano, Bompiani.

Feldman, Karen S., 2024. «On the Crisis of Jewish Law: Auerbach, Luther,
and Realism», in Shenhav, Ghilad H. / Cohen-Skalli, Cedric / Sharvit, Gilad
(ed.), 2024. Modern Jewish Thought on Crisis: Interpretation, Heresy, and
History, Berlin, De Gruyter, 87-104.

Jaeger, Stephen C., 2018. «Isolde, or the Making of the Sublime. A Commentary
on Erich Auerbach’s Camilla, or the Rebirth of the Sublime», Berlin Journal
of Critical Theory 2 (3), 103-140.

Jaspers, Karl, [1946] 2020. Nietzsche und das Christentum, in Id.,
Gesamtausgabe, a cura di Dominic Kaegi e Andreas Urs Sommer, Basel,
Schwabe Verlag.

Leddy, Thomas, 2012. The Extraordinary in the Ordinary: The Aesthetics of
Everyday Life, Peterborough, Broadview Press.

Lombardo, Giovanni, 2023. «Auerbach lettore di Longino. Una nota per Dante
e la poetica del sublime», Estetica 8 (3), 667-690.

Lucrezio (Tito Lucrezio Caro), 1924. On the Nature of Things, tr. ingl.
di W.H.D. Rouse, riv. da Martin F. Smith, Cambridge (MA), Harvard
University Press.



LA TEORIA DEL SUBLIME SECONDO AUERBACH 45

Meneghetti, Maria Luisa, 2018. «Tra Dante e Auerbach. Il problema della
lingua letteraria del medioevo», in Le ragioni della Commedia tra passato
e futuro. Convegno (Roma, 14-15 dicembre 2016), Roma, Bardi, 131-143.

Morton, Timothy, 2011. «Sublime Objects», Speculations: A Journal of
Speculative Realism (2), 207-227.

Morton, Timothy, 2013. Hyperobjects: Philosophy and Ecology after the
End of the World, Minneapolis, University of Minnesota Press (Morton,
Timothy, 2018. Iperoggetti. Filosofia ed ecologia dopo la fine del mondo, tr.
it. di Vincenzo Santarcangelo, Roma, Nero).

Porter, James 1., 2016. The Sublime in Antiquity, Cambridge, Cambridge
University Press.

Porter, James I., 2019. «Hyperobjects, OOO, and the Eruptive Classics. Field
Notes of an Accidental Tourist» in Bianchi, Emanuela / Brill, Sara / Holmes,
Brooke (ed.), Posthuman Antiquities, Oxford, Oxford University Press, 189-
210.

Porter, James 1., 2022. «How Ideal Is the Ancient Self?», in Simoniti, Jure /
Kroupa, Georg (ed.), Ideas and Idealism in Philosophy, Berlin, De Gruyter,
1-26.

Porter, James 1., 2025. «When is Philology Made Jewish: The Example of Erich
Auerbach», [in uscita].

Rivoletti, Christian, 2025. «Il “principio dell’immersione”: realismo letterario e
storicismo in Erich Auerbach», Polythesis. Filologia, interpretazione e teoria
della letteratura 7, 49-76.

Said, Edward, 2003. Introduction to the Fiftieth-Anniversary Edition, in
Auerbach, Erich, 2003. Mimesis: The Representation of Reality in Western
Literature, tr. ingl. di Willard R. Trask, Princeton, Princeton University
Press, i-xxiv.

Sartre, Jean Paul, 1947. Baudelaire, Paris, Gallimard.

Seneca (Lucio Anneo Seneca), 1989. Questioni naturali, a cura di Dionigi
Vottero, Torino, UTET.

Vialon, Martin, 2010. «Helle und Trost fiir eine ‘neue Menschlichkeit’: Erich
Auerbachs tiirkisches Exilbriefwerk», Deutsche Akademie fiir Sprache und
Dichtung: Jabrbuch 43, 18-47.



